Transcription Notes and Acknowledgments:

Ephesians Chapter 2:
Explicatio & Loci Theologici

Jerome Zanchi’s Commentary on Ephesians (1594)

Published November, 2024
by David Attebury

The following is a transcription of the Explicatio and Loci Theologici of Ephesians
chapter 2 from Jerome Zanchi’s 1594 Commentary on Ephesians [pages 102-184 of the
PDF].

Special thanks to the Post-Reformation Digital Library and the Junius Institute for
hosting the works of Zanchi as well as to the NOSCEMUS project for the use of
Noscemus GM 6.

Link to the PDF scan of the 1594 edition of Zanchi’s Commentary on Ephesians:
https://davidattebury.com/wp-content/uploads/2024/09/zanch-eph-1594.pdf

David Attebury is an Associate Pastor at First Baptist Church Lindale, Texas, and a ThM
student at the Puritan Reformed Theological Seminary. (MDiv. Southern Seminary,
2015).

For corrections or contact:

davidattebury(@gmail.com

davidattebury.com



https://davidattebury.com/wp-content/uploads/2024/09/zanch-eph-1594.pdf
mailto:davidattebury@gmail.com
http://davidattebury.com/

[page 102]
CAPVTIL

Scopus Apostoli in hoc altero capite est, eandem, quam & in priori tradidit,
doctrinam de gratia Dei in solo Christo: deque gratuita salute per solum
Christum, confirmare & illustrare: & ea re Ephesios nosque omnes ad
perseuerandum in fide Christi, & ad incrementum in ea faciendum
extimulare. Hic est scopus.

Summa porro totius capitis, haec est. Nos omnes, quotquot electi fueramus in
Christo ante mundi constitutionem, postmodum creatos peccasse, nempe
originali primum, deinde actualibus etiam multis peccatis atque sceleribus, &
ita mortem damnationemque aeternam, mancipia Diaboli factos, incurrisse:
verum propter summam dilectionem, qua Deus dilexit nos in Christo, ex mera
ipsius misericordia & gratia, liberatos nos a peccato, & tum in Christo capite,
tum reipsa per communicatum nobis Spiritum Christi, perque donatam in
eum fidem viuificatos fuisse: ita vt, cum antea essemus sine Christo,
abalienati a Republica Israélis (id est, extra Ecclesiam Dei) & extranei a
pactis promissionis, spem non habentes, Deoque carentes in Mundo: nunc per
sanguinem Christi reconciliati simus Deo, & reipsa cum capite Christo,
cumgque vera eius Ecclesia, tam coelesti, quam terrena, coniuncti, effecti iam
ciues Sanctorum ac domestici Dei, superstructique super fundamentum
Apostolorum & Prophetarum, quod est Christus, Electos omnes in vnum
secum coniungens, vimque nobis perpetuam prebens, qua cum ipso semper
omnes in vhum nouum hominem, & in vaum templum sanctum Domino
coalescamus: Totumque hoc gratis, non ex operibus, ne quis glorietur: sed vt
solus Deus glorificetur, & benedicatur a nobis. Haec est summa capitis.

3. Duo itaque praecipua Theologiae capita hic ab Apostolo abunde tractantur,
multisque ex professo inculcantur: nimirum de peccato hominis, & gratia Dei
in solo Christo, quod per hunc solum fide apprehensum iustificemur. Interim
quidam etiam alij loci obiter attinguntur: vt locus de abrogatione legis, &
locus de vocatione Gentium, deque vnione duorum populorum in vaum
corpus sub vno capite Christo. [page 103] Sed in illis duobus prioribus locis
de peccato, & de gratia, totum fere caput versatur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 2



Amplificatur autem peccatum humani generis, vt inde gratia Dei in Christo
clarius illustretur: qua iustificati, & ex illo priori miserrimo statu, in alterum
longe felicissimum translati & asserti sumus per Christum.

[Finis.] Huius autem gratiae Dei, & beneficij Christi illustratio €0 tota
spectat, vt nos perspectatanta bonitate Dei in Christo erga nos, tum ad Deum
glorificandum, tum ad perseuerandum in fide Christi, progressumque in ea
faciendum, tum denique ad totius Christianae pietatis studium promouendum,
magis ac magis accendamur.

Hic est finis amplificationis peccati nostri, & gratiae Dei in Christo.

[Partitio] 4. Caeterum licet duo haec praecipua capita de peccato, & de gratia,
in toto (vt ante diximus) capite vari¢ tractentur, ita vt eadem summa doctrinae
& initio capitis proponatur, & ad finem vsque explicetur: Docendi tamen
caussa, duas in partes totum secamus caput: quarum prima continetur decem
prioribus versibus: altera reliquis ad finem vsque capitis: Quae vero sit prioris
partis summa, & quid singulis contineatur versibus, postquam percurrero
contextum, explicabo. Nunc itaque Paulum audiamus.

1. Et vos cum essetis mortui, TOIG TOPOTTOUACIVKOL TOAG QLOPTIOLG.

Hoc alterum membrum bifariam exponitur: 1. Primum, vt Datiuus Graecus
accipiatur pro Ablatiuo, quasi dicat, delictis & peccatis, id est, per delicta &
peccata mortui eratis: quo sensu dicitur etiam aliquis mortuus veneno, vel
gladio, 1d est, per venenum, aut gladium. 2. Deinde, &

praepositio v subintelligatur, hoc modo, cum mortui essetis in delictis &
peccatis. Sic enim legit Syriacus: Et sic etiam Coloss. 2. 13. idem habetur,
cum praepositione €v T0ig ToPOTTOUACL.

2. In quibus aliquando (vel olim) ambulastis, iuxta seculum mundi huius,
iuxta Principem potestatis aéris & Spiritus nunc agentis in filijs (dneBeiog)

contumaciae: pro contumacibus.

Varie exponitur & vertitur hic versus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 3



[Mlud in quibus neplenatoarte, vertunt, versati estis: sed verbum ambulandi
placet. Sensus enim est, Gentes ante conuersionem ad Christum, placide, &
secure sineque vllo metu Dei, more eorum qui securi deambulant, totam
vitam suam in peccatis traduxisse: Haec est vis verbi, ambulare in peccatis: id
est, in peccatis secure viuere. [llud, iuxta seculum, kot TOv ai®dva huius
Mundi, Syriacus legit (interprete Immanuele Tremellio) secundum
Mundanitatem, id est, vanitatem huius mundi: nisi malis dicere, secularitatem
huius seculi, Est enim dictio Syriaci a 07°y Hebraico: quod seculum nobis est,
& Graecis aimv, quasi dicat, secundum profanam & vanam mundi, id est,
hominum huius mundi, vitam.

Aljj, vt est vita huius mundi: hoc est, secundum quod solet viuere mundus,
tam in religione, quam in moribus. Nam du®v vitam etiam, seu tempus vitae
hominis significat, vt notum est: vnde Hesiodus: yAvkepig audvog dpépoat:
dulci vita priuare. Ita idem sensus fuerit vtriusque versionis: Ephesios ante
conuersionem, vitam totam secure traduxisse in delictis & peccatis, prout
etiam reliqui homines huius mundi viuere solent: tum in religione, colendo
idola, tum in reliqua vita, sequendo carnis voluptates.

Sic etiam Scholia interpretantur: ai®va Tov KOGLOL TOVTOV, TOV
dteotpappévov Aéyet Plov: distortam scilicet a lege Dei, & peruersam vitam.

Ab hac interpretatione non recedo, sed tantum addo, hac voce ai®voc, Mundi
significari non simpliciter vitam & mores hominum huius mundi, sed mores
& consuetudinem iam olim receptam, & pertinaciter in omni seculo apud
omnes retentam: vt sit sensus, vos ambulastis securi in delictis & peccatis,
imitati hac in parte veterem & communem reliquorum hominum huius mundi
consuetudinem: colentes scilicet idola, & vestras sequentes voluptates, sicut
& reliqui.

[1lud quod sequitur,

Et iuxta principem potestatis aéris (sic enim habet ad verbum) & Spiritus
operantis, &c. varie etiam vertitur, & exponitur: Syriacus habet.

Et iuxta voluntatem praecipuae potestatis aerei Spiritus. qui efficacem se
praebet.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 4



Omnes Diabolos vult appellari potestates, sicut est etiam infra cap. 6. 12. Sed
vhum praecipuum esse omnium harum potestatum Principem & Ducem
Satanam, quem vocat praecipuam potestatem.

[lud tod mvedpatog, vult esse explicatiuam particulam, quid sit ista praecipua
potestas, Spiritus est (inquit) aéreus: hoc est, non ex substantia quidem aérea,
sed habitans & dominans in aére: id est, mundo: sicut & Christus vocat
Principem huius mundi.

Scholia eodem fer¢ modo interpretantur. Ideo rationem afferens Scholiastes,
cur Satanas vocetur dpymv th¢ é£ovsiag Tod AEpog ToD TVELUATOC, ait, ApyEL
YOp Koi EE0VCIaoTEL, 0 ZOTAVAS TOV. &vaepimVv Kol TOVNPGY TVELUATOV.

Discrimen hoc tantum est inter Syriacum & Scholiasten: quod ille vocem tod
nvebpatog, ad solum Satanam immediate refert, nempequod sit Spiritus
potentissimus quidem, sed tamen efficax tantum in filijs contumacibus:
Scholiastes [page 104] autem refert ad omnes potestates seu Diabolos, quod
omnes sint Spiritus aérei, efficaces in filijs contumacibus.

Aljj legunt secundum principem, cui potestas est aéris: (quasi dicat, qui
princeps est huius mundi:) quod sequitur tod wvevpartog, non intelligunt per
appositionem, sed subintelligunt kai: Et nomine Spritus, intelligunt afflatum
Diabolicum, quo mundus impellitur vt resistat Euangelio, & ambulet in
peccatis: v¢ sit sensus, Satanam, principem quoque esse & primarium autorem
huius afflatus, quo homines mundi, ad ambulandum in delictis, & ad
resistendum Euangelio impelluntur. Ex huius autem principis arbitrio,
Ephesios olim vixisse.

Sententia haec, quae ita distinguit & interpretatur 10 mvedpa, mihi magis
placet: sed rursus magis etiam probatur sententia Syriaci, & Graecorum, vt
nomen £€ovoiag in singulari, pro plurali accipiatur, propter locum Apostoli
adductum ex cap. 6. huius Epistolae. Neque inusitatum est Spiritui sancto in
sacris literis, vno in singulari numero nomine, multos & omnes eiusdem
nominis significare: vt nomine peccati, omnia peccata, quum ait loannes de
Christo, Ecce agnus Dei, qui tollit peccatum mundi: omnia complectens
peccata. Ita hic, Satan princeps tfig é€ovaiag, pro T@v é€ovoidv appellatur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 5



Ratio autem cur Apostolus Diabolos modo in plurali nominet potestates, vt
Ephes. 6. modo in singulari potestatem, vt hic, haec mihi esse videtur.
Singulari numero vtitur, vt significet omnes tanquam exercitum vnum,
communi animo, in voum aduersus nos coniurasse, & ad vhum atque eundem
finem, omnium istorum astutias & arma spectare: plurali verd numero eos
nominat, vt ostendat eos nobis esse reformidandos, non solum propter
commune odium omnium contra nos, sed etiam propter potentiam, quod sint
multi, & vbique praesto ad nos perdendos.

Itaque haec videtur esse Apostolica Satanae descriptio, quod sit princeps
omnium potestatum id est, Diabolorum, qui in hoc aére & mundo
dominantur, & simul etiam princeps, primusque autor huius spiritus, id est,
adflatus mali, quo mundus, id est, homines mundi, excitantur, vt resistant
Euangelio, ambulentque in peccatis.

Quod vero addit, spiritum hunc efficacem esse in filijs contumacibus: de eo
nulla est diuersa lectio, aut sensus. Differentiae autem caussa, hoc adiecit
Apostolus, vt doceret, licet Daemones, vtpote potestates huius aéris, potentes
sint suo isto spiritu & afflatu: potentiam tamen hanc suam non posse exerere
in omnibus, vt in pijs hominibus, sed tantum in impijs ac contumacibus, qui
non sinunt sibi persuaderi a Spiritu sancto, quae tradita sunt in sacris literis. [j
enim significantur nomine filiorum tfi¢ dneBeiog. Haec de versione & sensu,
secundi versus.

3. Inter quos (filios dneBeiog) & nos omnes conuersabamur olim in
concupiscentijs voluntatis carnis & cogitationum (ad verbum: id est, quae
carni & cogitationibus placebant) eramusque filij irae, sicut & reliqui.

Hic inter interpretes nihil video discriminis: nisi quod Syriacus principium
versus, &v oic, in quibus versabamur & nos: non ad filios tfic dnedsiog,
ambulantes in peccatis, refert: sed ad opera mala ac peccata, ad quae facienda
Satan efficax est in filijs contumacibus. Construit enim cum praecedenti
versu hoc modo: dixerat, Qui (Spiritus) sese praebet efficacem in filijs
contumaciae: Nunc subdit quibus nam in rebus sese praebeat efficacem, In
illis (inquit) operibus, in quibus etiam nos versabamur. Sed retineo receptam
sententiam: 8v oig, inter quos filios dmedeiog. Quod ad finem addit plene,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 6



Eramus plene¢ natura filjj irae: illud tanquam explicationem amplector, quasi
dicat, non vna parte naturae, sed tota plan¢ nostra natura eramus filij irae.

4. Sed Deus, qui diues est in misericordia, vel (vt Graece legitur) diues
existens, seu diues cum esset in misericordia: propter multam charitatem
suam, qua dilexit nos.

5. Etiam cum essemus mortui delictis (seu per delicta) conuiuificauit nos
Christo: (vel viuificauit nos vna cum Christo) (gratia (idest, per gratiam) estis
seruati.)

Syrus, Quod hic per parenthesim legimus (gratia estis seruati) ille sine
parenthesi, sic cum praecedenti beneficio coniungit, dicendo:

Et per gratiam suam, redemit nos.

6. Et conresuscitauit (nempe nos cum Christo) & consedere fecit in
supercoelestibus, in Christo lesu.

In versione nulla fere est inter interpretes differentia: tantum Syriacus illud, in
Christo Iesu, legit per Christum Iesum. Sed magis placet Graecus textus, in
Christo Iesu. Hoc enim adiecit Apostolus, vt doceret nos quidem, ad nostras
personas quod attinet, nondum reipsa corporaliter esse resuscitatos, aut sedere
iam 1in coelestibus, sed tantum in capite nostro, in persona Christi, vt
certissimam spem habeamus fore, vt etiam reipsa in nostris personis, illud
tandem impleatur.

7. Vt ostenderet in seculis superuenientibus (vel superuenturis, aut, vt Beza,
succedentibus) superabundantes diuitias. (vel summam opulentiam) [page
105] gratiae suae in benignitate sua (id est, per benignitatem suam) erga nos,

in Christo lesu.

8. Gratia enim estis seruati per fidem, (idque non ex vobis, Dei donum est.)
Syr. ait, Gratia enim sumus reddemi, &c.

9. Non ex operibus, ne quis glorietur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 7



10. Ipsius enim sumus opus (Factura, Hier. & Valla legunt: Syriac. creatura)
conditi in Christo lesu, ad opera bona, quae praeparauit Deus (Syr. quae ab
initio parauit) vt in eis ambularemus.

[Explic.] Hic est contextus prioris partis huiusce capitis. Subdiuiditur autem
in quatuor particulas, quarum haec est summa:

[Miseria hominis] 1. Prima particula, hoc est, primis tribus versibus, docet
Apostolus, omnes homines tam ITudaeos, quam Gentiles, non solum
ambulasse, 1d est, vitam suam secur¢ traduxisse in omni peccatorum genere,
verum etiam in eis conceptos & natos esse, eoque natura esse filios irae:
itaque mortem incurrisse, spiritualem inprimis, deinde etiam corporalem, &
illam aeternam: mancipia item factos esse Satanae, cuius quanta sit potentia
describit: totam denique naturam esse corruptam, animam & corpus, ita vt
facti simus toti caro, concupiscentijsque eius obsequentes. Haec sunt effecta
peccati, in quo nati sumus, & versati.

Sed dum noxam, & effecta peccati explicat Apostolus, simul etiam caussas
quasdam peccatorum subindicat, nimirum exemplum catholicum, &
consuetudinem mundi: Satanae instigationes, & carnis nostr¢ tentationes ac
concupiscentias.

Haec summa est prioris particulae.

[Liberatio] 2. Secunda particula, hoc est tribus alijs insequentibus versibus 4.
5. 6. declarat, cum essemus ita mortui, a quonam, per quem, & quibus nam ex
caussis simus viuificati: nimirum a Deo, per Christum, & ex immensa
charitate ac gratia eius erga nos.

[Caussafinalis] 3. Tertia particula, hoc est septimo versu, caussam quandam
finalem huius gratuitae salutis erga Ephesios aperit: vt scilicet ijs, qui secuturi
erant, exemplum suae immensae misericordiae & gratiae, hac benignitate in
Christo praestita, praeberet.

[Confirmatio] 4. Quarta, id est tribus versibus postremis, 8. 9. 10. confirmat
conclusionem, Nos scilicet gratis saluos esse factos, & ex mero Dei dono:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 8



quando etiam fides, regeneratio, operaque fidei, dona sunt Dei, per quae
tamen vult glorificari. Haec est subdiuisio, & summa prioris partis.

[Connexio cap. 2. cum primo.] Continuatur autem hic contextus cum
superiori, hoc modo. Concluserat Apostolus, cum Christus sit constitutus
caput Ecclesiae, nos verdo omnes simus eius membra: Quicquid Deus contulit
in Christum tanquam caput nostrum, totum illud in nos quoque partim jam
collatum esse, partim collatum iri, per eandem potentiam erga nos Dei, quam
etiam in Christo exeruit. Non enim Christum carere posse suis membris: quae
sunt TApopa ipsius. Atqui Deus Christum hominem & caput nostrum,
mortuum pro nobis, excitauit a mortuis, extulit in coelum, & sedere etiam
fecit ad dexteram suam in supercoelestibus locis. Ergo nos quoque partim in
ipsius persona iam suscitauit, & sedere fecit in supercoelestibus locis, partim
reipsa in nobis beneficium hoc iam spiritualiter inchoatum, tandem suo
perficiet tempore. Hoc igitur est, quod ait, praemissa copula. Et vos (scilicet
viuificauit) cum essetis mortui. His explicatis, nunc accedimus ad res ipsas in
singulis versibus considerandas & explicandas.

Et vos cum essetis, &c.

Duo in hoc versu habemus, peccatum, & primum peccati effectum atque
poenam, nempe mortem: Mortem cum ait, cum essetis, mortui: peccatum,
huius caussam, cum ait, cum essetis mortui in delictis, vel per delicta.

Propositum autem Apostoli est, demonstrare, nos fuisse mortuos, vnde? a
peccato, mortis caussa.

Hic igitur primum locutio est obseruanda: Deinde de peccato, & tertio de
morte aliquid dicendum & obseruandum est. [Mortui peccatis quomodo
dicantur.] Ad primum: Locutio mirabilis est: ait Ephesios fuisse mortuos in
peccatis: Et tamen mox subdit, Eos ita mortuos, ambulasse in peccatis:
quomodo mortui ambulant? Quo mortis genere quis mortuus est, vitae certe
illi morti oppositae opera praestare nequit. Docet igitur Apostolus hac sua
phrasi, se non de quauis morte, sed de Spirituali hoc loco immediate, &
proprie locutum fuisse.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 9



Secundo, locutio haec, mortuum esse peccatis, duplicem habet sensum: Vnus
est, non amplius seruire peccatis: nam qui nobis mortuus est, is amplius nobis
sua non potest praestare opera: ita qui mortuus est lustitiae, 1usta opera non
potest facere: qui peccato mortuus est, peccati desideriis seruire non potest:
Et hoc sensu dixit ad Rom. 6. Si mortui sumus. peccato, guomodo adhuc
viuemus in illo? Ttem Existimate vos mortuos esse peccato: viuentes autem
Deo. Sensus iste non quadrat huic loco, imo plane contrarius est.

2. Secundus sensus est, mortuum esse peccatis (in ablatiuo casu) id est, per
peccata (ut supra diximus) & propter peccata. Per peccatum quidem tanquam
per instrumentum: Est enim peccatum instrumentum & medium, quo
Diabolus nos enecat, & vita priuat. Sic Rom. 5. Per vaum hominem peccatum
intrauit in mundum, & per peccatum mors. Propter peccatum autem tanquam
caussam, propter quam [page 106] Deus nos vita priuat, Et sic Roman. 6.
Stipendium peccati, mors est: Et ita Christus etiam dicitur semel mortuus esse
peccato (non suo, sed nostro) ad Roman. 6. quia propter peccata nostra
mortuus est. Nos & per peccatum, & propter peccatum mortui sumus ante
conuersionem: ideo vtroque sensu recte dixit Apostolus, Ephesios mortuos
fuisse peccatis.

3. Terti0, si vero legas, mortuos esse in peccatis, praeter praedictum sensum
aliquid etiam amplius dicit Apostolus, quod ad gratiae illustrationem pertinet
maiorem: nempe Gentiles ita fuisse peccatis deditos & immersos, praesertim
idolis suis colendis, vt non magis possibile esse videretur, vt ad studium
iustitiae redirent, & ad cultum veri Dei, quam vt mortuus redeat ad vitam: Et
tamen per Christum redierunt. Ille enim dicitur alicui rei esse immortuus: a
qua non potest amplius auelli. Amplificatur ergo beneficium gratiae Dei,
quod de quibus nulla prorsus erat spes salutis & vitae spiritualis: per
Christum sint viuificati.

[Pelagiani refutantur] 4. Quarto, Obseruanda igitur est haec locutio aduersus
Pelagianos Scholasticos: qui aiunt hominem per peccatum esse factum
semimortuum, ita vt aliquid vitae & virium ad opera iustitiae in eo relictum
sit: [Luc. 10.] ad quod probandum abutuntur parabola Christi de homine
vulnerato a latronibus, sed non prorsus mortuo: Parabola vero est, & alio
spectans. At Paulus aperte, & sine parabolis appellat omnes nos propter
peccata, mortuos, & sic alibi saepius: Et Christus, Sinite mortuos sepelire

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 10



mortuos suos. [Matt. 9.] Tantum igitur virium est in homine non renato, ad
bonum & ad opera iustitiae, quantum est in homine mortuo ad opera
praesentis vitae.

Ac de locutione haec obseruata sunto: tantum retineatur propositum Apostoli:
Nos veré mortuos fuisse per peccata.

Nunc de peccato nonnihil dicendum, quantum ad loci intelligentiam pertinet.
Nam locum de peccato, seorsim, absoluto capite tractabimus Deo volente.

[Depeccato] 1. Dubium non est, quin Apostolus in his tribus versibus, & de
originali agat, & de actualibus: sed de actualibus priori loco, tanquam nobis
notioribus, nempe hoc primo versu, & 2. & 3. Deinde de Originali, in fine
tertij cum ait, Et eramus omnes natura filij irae, sicut & reliqui, etc. Si natura
filjj irae, Ergo etiam natura peccatores.

Ergo quod hic ait, mortuos fuisse Ephesios in delictis & peccatis, licet possit
ad peccatum etiam originale accommodari, quando etiam Dauid de eodem
loquens, in plurali dixit, Psalm. 51. Ecce in iniquitatibus conceptus sum, & in
peccatis concepit me mater mea. tamen ego non dubito, quin de actualibus
loquatur, & inprimis de Idololatrijs, & idolomanijs, in quibus erant ita
immortui & sepulti, vt inde nunquam ad verum Deum conuerti posse
viderentur.

Adde, quod subdit, eos in illis peccatis ambulasse, id est, vitam suam secure,
quasi benefacere sibi viderentur, traduxisse. De actualibus ergo, & inprimis
de idolorum cultibus, locutus est hic Apostolus.

2. Ad duas has voces quod attinet, mapdnopa, auaptiov, vtraque significat
erratum, & aberrationem, nempe a regula legis diuinae: Vnde & omne
peccatum, dicitur dvopia, quia declinat a lege Dei: Et Cicero in Paradoxis
dixit, Peccare nil aliud esse, quam lineas transilire

[Tapdrtopa certe a verbo mapdantopon deriuatur, quod significat temere
aberranteque manu aliquid tangere: Ideo erratum significat. Apaptio etiam
idem significat: Est enim, teste Suida, Tod dyaBod dnwyio: Et vt Erasmus ait,
Erratum significat, quod ex ignorantia contingit,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 11



Sunt qui velint priori nomine significari peccatum originale, altero actuale:
sed nullam afferunt rationem suae sententiae.

Sunt etiam, qui alio modo distinguant vnum ab altero, quod primum significet
prauos motus internos, qui non perficiantur: alterum prauos motus externos,
qui scilicet perficiantur: Sic Hieronymus: sed non semper hoc discrimen
seruatur. Imo in scripturis video vsurpari vtrumque pro quouis peccatorum
genere: & vtroque significari quicquid aberrat a lege Dei, eive repugnat, seu
omnem dvopiav: Cum autem etiam corruptio naturae, repugnet legi diuinae,
non incongrue dici potest his vocibus, ipsum quoque peccatum originale
indicari, quod ipse etiam Dauid vocat iniquitates, & peccata. Magis tamen
placet, quod initio dixi, hic probari eos fuisse mortuos, probari inquam a
peccatis actualibus, quae negare non poterant, quia in illis manifeste
ambularant: postmodum indicari etiam radicem versu 3. cum ait, Omnes nos
natura esse filios irae. Si quod tamen discrimen inter has duas voces
faciendum est, puto hoc fieri posse: nempe vt primo vocabulo significetur
externa Idololatria, altero ipsa interna Idolomania. Etsi enim dubium non est,
quin Apostolus Gentes accuset de peccatis omnibus, tam in secundam, quam
in primam tabulam, seu tamin moribus, quam in religione admissis: tamen
speciatim de peccatis, quae in Deum immediate, & contra eius cultum erga
idola admiserunt, eos accusare mihi omnino videtur id quod liquet primum ex
eo quod subijcit, eos ambulasse in peccatis, iuxta secusum mundi huius, id
est, uxta catholicam totius mundi inueteratamque consuetudinem. Hoc autem
erat commune omnium gentium, & vbique locorum, omniumque temporum,
[page 107] vt colerent Idola, idque secure sine vllo conscientiae scrupulo, aut
metu Dei, quia putabant, se verum Deum, & vero cultu colere: Deinde idem
liquet ex amplificatione peccati, quam postea subijciet in secunda parte,
dicendo: Eratis sine Deo, sine Christo, alienati a Republica Israelis: Tertio
liquet etiam a contrario, id est, a conuersione ipsorum, cum ait, Fos factos
esse prope, &c. Accessisse ad veram Ecclesiam, & ad Christum, hoc est, ad
veram religionem esse conuersos. Speciatim igitur accusat eos de falsa
religione. Haec autem diuiditur in idololatriam & idolomaniam: & vtrumque
est vere erratum, quia ex ignorantia Dei est. Ergo absurdum non fuerit dicere,
vno vocabulo significari idololatriam, altero idolomaniam: externam &
internam 1dololatriam.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 12



Sed vtur sit, summa haec est, hic a Paulo demonstrari omnes gentiles fuisse
mortuos: ratio, quia omnes peccatores, & in peccatis fuerunt. Ergo cum Deus
eos viuificarit in Christo: ea in re suam potentiam declarasse, quanta sit, sicut
& 1n Christo eam exeruit, cum suscitauit eum a mortuis.

Sed de quanam morte loquitur, & quid est ista mors?

[De Morte.] Triplex est mors, spiritualis, de qua lohan. 5. 1. Venit hora &
nunc est, quando mortui audient vocem filii Dei: & qui audierint viuent: 2.
Corporalis, omnibus nota: de vtraque est illud, Matt. 9. Sinite mortuos
(spiritualiter) mortuos suos (corporaliter) sepelire: 3. Et tertia, mors illa
aeterna, & ad corpus & ad animam pertinens, qua afficientur omnes impij in
inferno.

Has omnes esse peccati effecta, id est, a peccato profectas, nemini ignotum
est: Has enim omnes minatus est Deus Adamo cum dixit, Quacunque hora
comederis, &c. morte morieris. Nam tum statim mortuus fuit spiritualiter,
incurrit etiam in mortem corporalem, quia factus mortalis, & reus factus fuit
aeternae mortis. Ideo neque dubium est, quin tota Adami posteritas, non
solum Gentiles, sed etiam [udaei tum propter peccatum originale, tum propter
peccata actualia, hoc triplici mortis genere, puniti fuerint: mortui statim
spiritualiter, & morti corporali, atque acternae obnoxij effecti. Ergo neque
incongruum est dicere, Apostolum, cum dixit nos Gentiles mortuos esse
peccatis, seu per & propter peccata, omne mortis genus complexum esse.
Nam cum etiam dixit, nos fuisse cum Christo viuificatos, & resuscitatos,
procul dubio intellexit, beneficio Christi, & gratia Dei, nos omnibus istis
mortis generibus liberari. Totum hoc verum est, Interim circumstantiae
praesentis loci Paulini, docent nos, Apostolum propri¢ & immediate hic de
morte spirituali locutum fuisse. Huic enim morti, opponit vitam, qua iam per
gratiam Dei & propter Christum reapse viuificati erant, & eius opera
praestabant, facti iam reipsa membra Christi. Haec autem fuit vita spiritualis,
ex regeneratione Spiritus sancti comparata. Propri¢ igitur hic omnium quoque
interpretum iudicio, de morte spirituali sermonem instituit. Apostolus: Atque
haec est prima mors, de qua in Apocalypsi cap. 20. sicut liberatio ab hac
prima morte, prima quoque resurrectio appellatur ab eodem lohanne in
Apocalypsi, dicendo: Beatus qui habet partem in resurrectione prima.
Tenemus igitur primum peccati effectum, & primam noxam, quae est mors

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 13



prima ac spiritualis. Sed quid nam proprie est haec mors? A definitione eius
mortis, quae nobis notior est, nempe corporis, facilé quid etiam sit haec
spiritualis, intelligetur. Cim mors sit oppositum vitae priuatiuum, vita autem
a principio intrinseco, quod est anima, oriatur & eius sit effectum, vt
definiunt Philosophi, & omnibus notum est; Sic definienda est mors per
priuationem scilicet vitae.

Mors corporalis priuatio est vitae, eoque & omnium vitae actionum ex
animae a corpore separatione seu absentia, profecta. Quid sit vita & viuere,
nunc non disputamus: alibi non pauca diximus. Hoc tantum repeto, vitam
effectum esse animae: quia anima principium est intrinsecum, quo viuimus,
sentimus, intelligimus. Differt igitur vita ab anima, sicut effectum a caussa, &
ita etiam effecta operationesque vitae, a vita ipsa differant necesse est. Sunt
igitur tria in viuente inseparabilia, Anima viuisicans, vita ipsa, & vitae
actiones: tolle animam, sustuleris vitam, tolle vitam, nullae supersunt
actiones vitales.

Recte igitur diximus, mortem esse priuationem vitae, eoque & omnium vitae
actionum, ex animae a corpore separatione profectam. Sic igitur etiam de
spirituali dicendum est vita & morte. Vita spiritualis, est quoddam esse
spirituale & diuinum, quo ad actiones spirituales & diuinas mouemur, a
praesentia Spiritus sancti in nobis inhabitantis profectum. Spiritus sanctus
regenerans, in hac vita spirituali, sese habet loco Animae: Ipsum spirituale &
nouum esse, quod per regenerationem a Spiritu sancto accipimus, est ipsa
spiritualis vita, quae & nouae creaturae, & diuinae naturae nomine significari
solet. Sanctae autem & spirituales cogitationes, sancta desideria, sanctae
denique tam internae, quam externae actiones, operationes sunt huius vitae
spiritualis. Quid igitur fuerit mors spiritualis? Priuatio vitae spiritualis eoque
omnium spiritualium & bonarum actionum, in homine Spiritus sancti
viuificantis praesentia destituto, a peccato & propter peccatum exorta.

Hinc dicimus, [page 108] quicunque per Spiritum sanctum regeniti non sunt,
Spiritumque Christi non habent in se inhabitantem, eos mortuos esse, ac
perinde neque vllum vitae opus praestare posse: sed tantum foetere instar
cadaueris: Spiritus autem sanctus certe non habitat vbi regnat peccatum, ita vt
obediatur concupiscentijs eius. Manifestum igitur est, Qui viuunt in peccatis,
€os mortuos esse per ipsa peccata, & in ipsis peccatis, vt Apostolus docet: ac

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 14



proinde eos nil habere virium ad vere bonum, & ad vitae spiritualis actiones.
Quid enim mortuus corporis morte, virtum habet ad actiones praesentis vitg?
Sic neque mortuus spirituali morte, quidpiam valet ad opera spiritualis vitae.
Quare sicut advvartov est, vt mortuus resurgat, nisi a Deo viuificatus, quia
naturaliter a priuatione ad habitum non datur regressus: Sic etiam hoc
significare voluit Apostolus, cum dixit nos mortuos esse peccatis nostris: non
dixit vulneratos, non semimortuos, sed simpliciter mortuos. Quorsum vero
haec doctrina? Vt melius agnoscatur. gratia Christi, qui nos totos viuificat,
resuscitat, regenerat, omnesque vires ad bonum suppeditat. Si tantum ex parte
essemus mortui, vt volunt Sophistg etiam Christus tantum ex parte viuificaret:
nec toti essemus noua creatura inChristo, sed ex parte. Absit autem haec
blasphemia a nostris Scholis & Ecclesijs. Nunc tenemus quid sibi voluerit
Apostolus in hoc primo versu: Et quae sit eius propositio: Omnes nimirum
qui sunt extra Christum, mortuos esse: Ratio, quia omnes sunt in peccatis:
Peccatum autem per se mortem ipsam affert.

Nunc confirmaturus propositionem hanc, subijcit.

In quibus olim ambulastis, secundum seculum mundi huius, secundum
principem potestatis (pro potestatum) aéris, et spiritus illius qui nunc
operatur in filijs contumaciae.

Confirmat propositionem suam Apostolus, quae fuit, Vos fuistis mortui in
peccatis. quomodo confirmat? ab effectis huius generis mortuorum hominum:
quoniam ambulastis (inquit) in illis. Pendet haec ratio, ab hac propositione:
Quicunque ambulat in peccatis, is mortuus est in peccatis, seu per peccata.
Sic 1. Tim. 5. Vidua in delitijs viuens, mortua est. St haec ratio Apostoli firma
est, vt reuera est, intelligimus ambulare in peccatis, proprium esse non
renatorum, hoc est, eorum qui mortui semel per & propter peccatum
originale, manent adhuc mortui in peccato, cuim nondum sint per Spiritum
sanctum Christo insiti, & a Christo viuificati. Nam si hoc commune esset non
renatis cum renatis, consecutio non valeret, Tu ambulas in peccatis, Ergo
mortuus es, & nondum renatus: quia in promtu esset exceptio, ambulare in
peccatis, commune esse renatorum, & non renatorum. Discamus ergo aliud
esse, simpliciter peccare, labique in peccata (quod est etiam renatorum) &
aliud ambulare in peccatis, quod proprium est non renatorum: Sicut etiam
aliud est labi in lutum, aliud ambulare in luto. Qui labitur in lutum, labitur

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 15



certe inuitus & non volens, ac proinde lapsus dolet, & mox vt surgat &
repurgetur, operam dat: atque hoc hominum est, qui ratione valent, &
munditiei sunt studiosi: At qui ambulat in luto, sponte & sciens ac volens
ambulat, & in eo sese volutat, eoque delectatur: id quod proprium est
porcorum, & insanorum hominum.

Apostolus ad Rom. 8. discrimen hoc docet. esse inter renatos, inque Christo
manentes, & inter non renatos, quique non sunt in Christo: quod scilicet, qui
sunt in Christo Iesu, habentque Spiritum Christi, ij licet adhuc carnem secum
habeant, ambulant tamen non secundum carnem, sed secundum spiritum: ac
proinde quod aliquando inter ambulandum secundum Spititum, labantur in ea
que sunt carnis, ait hoc illis non esse ad condemnationem. Non ait, hoc illis
non verti vitio, aut hoc illis non esse peccatum: sed tantum, hoc nihil illis
adferre condemnationis: quid ita? quia cum sint in Christo, & renati per illius
Spiritum, oderunt peccatum & opera carnis: ac proinde si quando in illa
labantur, contra animi & Spiritus propositum labuntur, eoque & dolent, &
mox vt surgant, cursumque secundum Spiritum continuent, id diligenter dant
operam. Ita a contrario indicat Apostolus, ambulare secundum carnem, id
quod idem est, quod etiam ambulare in peccatis, proprium esse eorum, qui in
Christo non sunt renati: quia qui in Christo sunt, eiusque Spiritu ducuntur,
cum peccant, aut ex ignorantia, aut ex infirmitate peccant, & faciunt quod
nolunt, vt Rom 7. cap describit Apostolus in sua persona: instar eorum, qui
inter ambulandum labuntur, cum noluissent labi: Quare ex his etiam
intelligimus, id quod de principio diximus, ambulare in peccatis, non esse
simpliciter peccare, sed vitam in peccatis secure, & sine timore Dei traducere,
inque illis sese oblectare, more eorum qui animi caussa deambulant. Sicut
etiam contra, ambulare in bonis operibus (vt infra habemus v. 10.) non est
simpliciter aliquod opus bonum facere, sed in studio bonorum operum tota
vita sese exercere, & vt illis glorificemus Deum, prosimusque Ecclesiae,
perpetuo operam dare: idque animo per fidem securo de salute propter
Christum, & quod quae agimus sint Deo propter Christum grata. Hanc enim
fidei & Spiritus, non autem carnis securitatem, exigit a nobis Deus, & vere
etiam donat, vt posito omni hostium timore, alacriter & leto animo illi
seruiamus, sicut etiam Zacharias habet in cantico suo, V¢ sine timore (inquit)
de manu inimicorum nostrorum liberati, seruiamus illi, in sanctitate &
iustitia coram ipso omnibus diebus nostris. [Luc. 1] Ex hac explicatione,
nempe quid sit ambulare in bonis operibus intelligimus a contrario, quid sit

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 16



ambulare in peccatis: Ac sicut illud est proprium renatorum, viuentiumque in
Christo, sic hoc alterum proprium [page 109] esse non renatorum, sed qui
adhuc mortui sunt in peccatis: eoque Apostolum optime argumentatum esse,
vos olim ambulastis in peccatis: Ergo per illud tempus fuistis veré¢ mortui
(nempe spiritualiter per peccata. Hanc doctrinam ex primo membro collectam
retineamus, de discrimine piorum, & impiorum in peccando: Et quam recta
sit haec sequela intelligamus, /lle ambulat in peccatis: Ergo mortuus est.

Addam tamen & hoc, hac locutione Apostolica, Ambulare vel in peccatis, vel
in bonis operibus, significari vitam nostram esse iter quoddam, seu
profectionem, qua itur vel ad coelum, vel ad tartarum, vt loquitur Petrus: Ideo
placet, quod dixi, ambulare, esse vitam traducere, vel in bonis, vel in malis
operibus.

Alterum membrum ita habet, katd TOV didva 10D KOGV TOVLTOV.

Siue interpreteris, vt nos, nempe, iuxta veterem totius mundi consuetudinem
& mores, Siue, vt alij, nempe, vt est vita huitus mundi, id est, prout viuere
solet & consueuit mundus. 1. Duo cert¢ his verbis facit Apostolus: primum
explicat, de quibus nam potissimum peccatis illos accusarit, quod in illis
securi olim vitam transegerint suam, nempe de illis in quibus non ipsi soli,
sed totus fere mundus ideo securé¢ ambulabat, quod suos non agnosceret
errores. Hec autem peccata, & errata erant idololatriae & idolomaniae. Nam
peccata in secundam tabulam, non penitus ignota erant gentibus: sed
idolorum cultus pro peccato non agnoscebatur, imo, tanquam Deo gratus,
carus habebatur: proinde catholicus communisque erat error.

Apostolus autem hac particula, Kata v audva 10D kOGHOL TOVTOL, indicare
voluit, se de catholicis potissimum peccatis, omnium Gentium ac populorum,
& omni seculo communibus loqui: in illis enim cultibus veré mortui erant,
eosque ita deperibant, vt nunquam inde liberari posse viderentur: & tamen
per Christum fuerunt liberati.

[Idololatria peccatum commune.] Hinc igitur doctrinam hanc colligere
debemus, omnia quidem peccata per se mortem afferre, sed id in quo
potissimum homo dici potest esse mortuus, & pro cuius remissione, atque ab
illo liberatione quam maximas gratias agere debemus, esse idololatriam,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 17



quam tanquam communem errorem exemplo catholico huius mundi tamdiu
sequuti sumus. Hoc est primum.

[Exemplum catholicum valde mouet.] 2. Deinde ijsdem verbis caussam aperit
primam, cur Ephesij in huiusmodi idololatrijs securi tamdiu vixerint, seque
exercuerint: & docet hanc fuisse, quia scilicet viderunt non solum suos
parentes, auos, proauos, atauos omnesque suos cognatos & affines, viros
quoque alios, fama sanctitatis & eruditionis illustres verum etiam totum plane
mundum, post hominum memoriam, eam religionem tanquam sacrosanctam
semper & constanter secutum fuisse. Exemplum hoc catholicum &
vetustissima constantissimaque consuetudo apud omnes recepta, alienos Deos
colendi, talemque idololatricum cultum sequendi, tantum potuit apud
Ephesios, sicut & apud alios multos, vt non solum nunquam (nempe ante
conuersionem ad Christum) potuerint ab illis idololatrijs auelli, sed ne
agnoscere quidem valuerint, eas esse peccata: interim tamen nullum grauius
erat peccatum in mundo. Hinc igitur discamus qualia sint argumenta illorum,
qui nostro quoque tempore manifestas idololatrias tueri conantur, ducta
nimirum a diuturnitate temporis, a multitudine hominum, a catholica denique
nescio qua consuetudine: Etsi enim quod assumunt istimanifestae idololatriae
defensores, de catholico omnium consensu, falsum est: tamen etiamsi verum
esset, nihil concluderetur hoc argumento, nisi prius verbo Dei confirmaretur.
Annon hoc argumento vtebantur & Ephesij, & alij Gentiles? Apostolus tamen
docet, paralogismum esse a non caussa pro caussa. Catholica enim
consuetudo, si sit contra verbum Dei, legemve naturae, non est legitima
caussa, cur debeas hoc aut illud facere, praesertim vero in religione, id quod
etiam Cyprianus vidit, vt etiam citatur in decreto, Consuetudo sine veritate,
vetustas erroris est. ltem, Non enim Christus dixit, Ego sum consuetudo, sed
ego sum veritas. [Dist. 8. c. 9.] Interim quantum valeat consuetudo,
receptique apud omnes mores, si praesertim accedat antiquitas temporis: nos
quotidie experimur. Ebrietas olim in Africa, & nunc in Germania, quia
diuturnam habet consuetudinem, non tam apud plebem, quam apud principes
& nobiles: idcirco non solum non potest facile tolli, sed ne agnoscitur quidem
pro peccato: sicut neque idololatria apud Pontificios. Multi ambulant in
ebrietatibus, & alij in falsis cultibus iuxta seculum mundi huius: seu, vti est
vita huius mundi, id est, prout viuere solet mundus: Sed interim ambulant in
peccatis, & 1in illis mortui sunt. Non nitamur ergo diuturnis consuetudinibus,
& aliorum, ne totius quidem mundi, exemplis, vel in religione, vel in moribus

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 18



vitae: Sed verbo, & voluntate Dei, exemploque Christi, Apostolorum quoque
& Prophetarum, quatenus ipsi imitati sunt Christum, secutique verbum Dei.

3. Terttum membrum ita habet, £t cuxta principem potestatis aeris (&)
spiritus nunc agentis efficaciter in filiis contumacibus.

Bifariam diximus explicari posse hanc particulam, katd tov dpyovra

Mg €€ovoiag, ToD dépog: nempe, aut primo, secundum principem, id est, (vt
Scholia explicant) ex voluntate & imperio principis, id est, Satanae, cui data
est potestas aéris. Secundo, aut iuxta principem potestatis, pro potestatum
aéris, 1d est, iuxta voluntatem Satanae, qui diabolorum omnium in hoc aére
habitantium, princeps est.

Siue autem vnam, siue alteram sequaris interpretationem: [page 110] tria facit
Apostolus hoc tertio membro: /. Primum, aliud peccati effectum praeter
mortem, de qua diximus, explicat: hoc autem est, quod nos addicit Satane, &
eius efficit mancipia, vt ad eius voluntatem & imperium omnia faciamus.
Ideo ait, eum suo spiritu, hoc est, afflatu, efficaciter operari in filijs
contumacibus: id est, in 1js, qui facti semel sunt ipsius mancipia. Quaa de re
in vltima etiam ad Tim. scribit Apostolus: [2 Tim. 2.] hortans Timotheum ad
faciendum officium, vt per eius ministerium Deus conuertat illos, qui
contrario sunt animo: vt conuersi agnoscant veritatem, & elapsi expiaboli
laqueo, a quo captiui tenentur ad ipsius voluntatem. Est haec peccati noxa
grauissima, & malum incomparabile: quod scilicet homo mancipium fiat sui
capitalissimi hostis, ad eius voluntatem faciendam in contumeliam Dei, & in
sui exitium. Interim sic postulant iusta Dei 1udicia, vt qui nolunt se subijcere
voluntati Patris Dei, cui seruire, regnare est, subijciantur libidini hostis
Diaboli, qui eis illudat, eosque perdat eterno exitio. Tales autem sunt omnes,
qui Christo insiti non sunt. Qualis igitur status fuit Ephesiorum, & omnium
nostrum ante conuersionem? Hinc discamus, quanta diligentia vitanda sint
peccata: quia qui facit peccatum, non solum (vt Christus docet) sernus fit
peccati, sed etiam mancipium fit Satanae (vt hic docet Apostolus) autoris
peccati.

2. Secundo loco, caussam indicat alteram peccati, & praesertim cur Ephesij

alijque Gentiles in peccatis illis, maxime vero idololatrig¢, ambularint:
nimirum, quia cum facti essent mancipia Satanae, ex ipsius imperio viuebant

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 19



& agebant omnia. Satanas igitur princeps Diabolorum omnium, eos
permouerat, vt ad exemplum aliorum, & iuxta catholicum mundi consensum,
ambularint in illis peccatis, idololatria praesertim & idolomania. E¥ sic
Ambrosius: “Principem potestatis Diabolum intelligit, seculi intelligentiam
corrupisse, vt ab vno Deo recederet, multorum Deorum opinionem
suscipiens.” Ergo catholicus ille consensus in idolorum cultum, non ab
hominibus, sed a Diabolo cumprimis fuit, & est.

Consenserunt quidem omnes Gentes in eum cultum, neque consenserunt sine
aliqua ratione, & sine probabilibus argumentis (semper enim ido lolatrae
habuerunt quo suas tuerentur idololatrias) sed huiusmodi rationes omnes
Diabolus afflarat illorum mentibus suo venenato spiritu. Est enim princeps
non solum aliorum daemonum, sed etiam illius pessimi spiritus & afflatus,
quo omnes quidem in suam seruitutem pertrahere conatur, sed efficax non est,
nisi in contumacibus.

Quare discamus omnes inspirationes, afflatus, rationes, qu¢ in humanam
mentem immittuntur, pugnantes cum verbo Deli, vtut probabiles & speciosae
sint, omnes item consensiones in ea, quae damnantur in sacris literis, omnia
consilia, omnesque Synodos, in quibus aliquid contra verbum Dei definitur,
vtut catholice fuerint & oecumenice¢, omnes inquam, ad hanc partem quod
attinet esse ab hoc principe potestatum huius aéris, & huius venenati spiritus,
quo omnes impij afflantur, & ducuntur: Dixi ad hanc partem quod attinet,
quia non de omnibus Synodis loquor, & de omnibus, quae ibi definita sunt,
sed xata ti, nempe quoad illa quae contra verbum Dei fuerunt definita.

3. Tertio loco, quo melius explicet Apostolus, quanta sit miseria illius status,
in quo degunt impij antequam per Christum liberentur, nonnulla de diabolis,
quorum facti sunt mancipia, tradit, & praesertim quanta sit illorum potentia:
quae omnia, sicut Apostolus facit: Sic etiam ego breuiter indicabo &
percurram, alias Deo volente, fusius explicaturus. Sunt autem haec.

1. Primum, inter ipsos Cacodaemones, esse gradus & ordines. Etsi enim sint
& vocentur a é€ovoiay, illeque innumerabiles, rectoresque mundi, vt est Eph.
6. Vnum tamen statuit omnium principem Apostolus,

dicendo: katda tov dpyovta, &c. Et hunc omnes Satanam vocant. Neque vero,
quod dicimus de ordinibus etiam inter Demones, debet videri mirum: quando

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 20



omnia, quae a Deo sunt, ordinata sunt. Non est enim Deus confusionis, sed
ordinis. Omnis autem £€ovoia a Deo est. Itaque non dubito, quin & inter
bonos & inter malos angelos, certi sint ordines, distinctaque ministeria:
quemadmodum ¢ sacris literis liquet, vt hic, item cap. 6. 1. Cor. 15. Col. 2.
Dan. 10. & 12. & alibi. 2. Secundo, habemus de magna ipsorum autoritate, &
potentia, quando omnes vocantur é£ovciot, Eph. 6. & hic. t1|g é€ovsiog enim
dixit, pro t@v £vocimv, vt supra dictum est, & de quibus infra cap. 6. id quod
magis facit ad demonstrandam magnam illorum aduersus nos potentiam:
quando omnium potestates ita aduersus nos vnitae sunt, vt sint ceu vna
omnium potestas: Omnis autem vis vnita, vt etiam Philosophi docent, fortior
est seipsa disgregata.

3. Tertio habemus, de loco, vbi habitent, & vnde nos tentent, nosque
adoriantur: in aére; ideo ait, luxta principem potestatis aéris. Et cap. 6. vocat
principes & potestates tenebrarum huius seculi, spiritualesque malitias, v
101G émovpaviolc: vbi illa vox accipi non potest, nisi de coelo hoc aéreo,
paracum ¢ coelo Beatorum eiecti fuerint (vt docet Petrus) in tartarum [2 Pet.
2.]. Quamplurimos tamen in aére hoc esse, inde nos obseruare, tentare,
inuadere animalia, & homines: excitare tempestates: multa denique mala
hominibus dare, certum est ex historia Iobi, ex historijs Euangelistarum, & ex
quotidiana experientia: quae confirmant id, quod hic Apostolus scribit, &c. 6.
Totum autem hoc factum & ordinatum est a Deo: partim vt per eos electi
exerceantur in fide, in patientia, in pugna spirituali, partim vt sint ministri
iustitiae diuinae in puniendis sceleribus mundi.

Vocat igitur potestates a€ris, non quod sint substantia sua, aereae, sed quod
habitent & dominentur in aére hoc, ministri tamen Dei, diuinorumque
1udiciorum executores.

Quaerunt interpretes, quando, & vnde Satan acceperit [page 111] hunc
principatum, vt esset princeps huius a€ris, & omnium potestatum, quae sunt
in aére: respondent Scholia, & Chrysostomus, illum accepisse a Deo, &
quidem ante peccatum, post peccatum vero, eo principatu non fuisse
spoliatum. dpywv yop dvtdv (inquit Oecumen.) wpiv mEoM, GpyeL KoL LETA TO
necelv. Ambrosius vero ait, Satanam hunc principatum sibi vsurpasse.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 21



[Diabolos esse Spiritus. 4. Quarto, Si quod sequitur, Tod TvebOTOG,
appositiue accipias, vt volunt Graeci, & plerique omnes Latini, bifariam
possumus legere, primo vt nomen tod mvevpartog, referatur ad praccedentem
genitiuum aépog, & nomen aéris cLVEKIOYIKAG accipiatur, continens scilicet
pro contento: Et sic Scholia: dpywv éoti 100 d€pog ToD TVEINATOC, TOVTESTL
10D dvtog €v 1@ Gépt Tvedpatog. Secundo ita, vt mvevuartog referatur ad
primum genitiuum t1ig £€ovoiag, & sicut singulare nomen €Eovaiog, sic
singulare etiam nomen mvebpatog pro plurali accipiatur; vt sit sensus;
Satanam esse principem potestatum in aére habitantium, que¢ sunt Tvevpara.
Vtram sequamur interpretationem, discimus ex hoc loco, quid sint
Cacodaemones, nempe spiritus substantiaeque spirituales, quales sunt &
anime nostrae. Non desunt tamen, qui velint eos esse spiritus aéreos, id est,
habentes corpuscula a€rea, id est, subtilissima: Qua de re iam non est
disputandi tempus [Vide lib. 1. De operib. Dei.]. Simpliciter dicimus esse
spiritus, etiamsi non sint tam simplices spiritus, atque Deus est Spiritus
simplicissimus. Sic omnes €os vocant spiritus, incorporeasque substantias.

Si vero nomen Spiritus accipias, quod magis placet, pro afflatu, quo Diabolus
spirat, & insufflat in mentes hominum impias cogitationes. consilia,
desideria; & subintelligas kai, vt sit sensus, Satanam esse principem non
solum potestatum in hoc aére existentium, sed principem etiam primariumque
autorem illius spiritus, id est, afflatus quo mundus adducitur, vt resistat
Euangelio, colatque idola, aliaque admittat scelera: discimus ex hoc loco,
modum quo Cacodaemones nobiscum agunt, nos tentant, & in hominibus
operantur: nempe non vi, sed suis afflatibus, non cogendo voluntates, sed
suadendo, & si possint, persuadendo, excitatis hominum impijs
cogitationibus, desiderijs, affectibus, &c. Sicut enim initio cum Eua egit
Satan apertis verbis, eam ad in obedientiam instigans: sic nunc agit suis
venenatis afflatibus: Sicut contra, Deus etiam per suum Spiritum sanctum
afflare solebat Prophetas: & omnibus pijs inspirat pias ac sanctas cogitationes
& desideria, mouetque ipsorum voluntates ad obediendum Euangelio Satan
ergo, vim non facit voluntati nostrae, sed insufflando suum spiritum agit
nobiscum. Homines vero sponte, & ékovteg (vt Scholiastes ait) assentiuntur,
ac resistunt.

5. Quinto discrimen actionum Diaboli in pijs, & impijs docet Apostolus:
nimirum tametsi magna sit potentia Diaboli, & omnium Diabolorum, & suis

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 22



venenatis afflatibus omnes studeant. inficere: illos tamen non in omnibus
efficere quod cupiunt, sed tantum in contumacibus, & in 1js qui non sinunt
sibi persuaderi a Spiritu sancto, quae tradita sunt a Deo in sacris literis. Hi
enim proprie sunt filij dneBeioc. Hoc est quod Apostolus alibi explicat,
dicens: Aduentum An tichristi futurum ex efficacitate Satanae, cum omni
potentia & signis & prodigiis mendacib. & cum omni fraude iniustitiae: [2
Thes. 2.] Sed in quibus? in omnibus ne? minime vero, sed in iis qui pereunt
(inquit Apostolus) quid ita? Pro eo quod amorem veritatis non receperunt
(inquit) vt salui fierent.: propterea mittet illis Deus efficacitatem deceptionis,
vt credant mendacio: vt damnentur omnes, qui non crediderunt veritati, sed
acquieuerunt in iniustitia. Locus ille, explicat hunc praesentem, vbi dicit,
hunc spiritum, seu Satanam hoc suo afflatu efficaciter operari, in filijs
aneBeiog.

Notandum igitur, duplices esse Satanae operationes, alias inefficaces, alias
efficaces, & évepyitikag, vt hic loquitur Paulus. Prioris generis sunt illae,
quibus initio quemuis tentat & ad malum solicitat: a quibus ne electi quidem
excipiuntur. Tentantur enim & ipsi ab hoc tentatore: imo etiam Christus. Aliae
sunt quibus efficit quicquid vult, Deo permittente, ac proinde quibus dicitur
gvepyewv: Sed in quibus nam in filijs dneBeiog. Postquam enim quis primis
illis flatibus Diaboli & tentationibus assensus est ex animo, reiectis Spiritus
sancti monitis, Satan fit in illo efficax, eumque impellit quocunque vult, nisi
Deus pro sua gratia conatus Satanae impediat. Sic ludam postquam victus fuit
a spiritu auaritiae, & ingressus esset in illum Satan, impulit ad prodendum
Christum, & postea etiam ad se suspendendum. Sic Ananiam & Sapphiram,
vt mentirentur Spiritui sancto: sicut docet Petrus in Actis ca. 5. Sic quibus
persuasit, vt abnegent Euangelium: postmodum eos impellit, vt nos
persequantur. In ijs enim iam regnat Satan, & ideo efficaciter in eis operatur,
ab vno peccato illos in plura & grauiora pertrahens pro sua libidine. Ac de
efficacitate Satanae satis.

Quid vero sibi vult illa particula, Nunc? qui ac menunc (inquit) efficaciter
operatur in filiis contumaciae. An non & alias iam inde ab initio mundi idem
fecerat, & quidem in ipsis etiam Ephesijs? omnino: cur ergo hanc
efficacitatem restringit ad illud tempus, quo haec scribebat, dicendo nunc?

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 23



Respondeo, non restringit: sed indicare voluit, nunc quidem non amplius
illum efficaciter operari in Ephesijs conuersis, quia Spiritus sanctus iam in
illis est efficax: sed tamen etiamnum operari efficaciter in alijs non conuersis,
& contumacibus: ac proinde non debere Ephesios mirari quod adhuc multi
Pseudoapostoli & alij resistant Euangelio, quod ipse Paulus praedicabat,
vrgentes opera legis, quid ita? quia Satan etiam nunc in multis, non minus,
quam ante in ipsis Ephesijs efficaciter operatur, in omnibus scilicet
contumacibus. Gratias agant ipsi Deo, quod liberati sint illa tyrannide
Satanae: & orent pro illis, in quibus adhuc efficax est. Ergo nunc posuit, pro
etiamnum.

Hactenus [page 112] probauit Apostolus Ephesios olim (id est ante
conuersionem ad Christum) fuisse vere mortuos per peccata: Ratio; quia in
illis ambularant: & caussam huiusce rei duplicem attulit; Vnam quia cum
viderent, totum mundum sic viuere, & talem sequireligionem, ipsi quoque
catholico illo consensu, vetustissimaque consuetudine commoti, putarunt se
non mal¢ facturos, si idem vitae genus, eandemque religionem sequerentur:
Alteram caussam, quia cum iam essent facti mancipia Satanae, praepotentis
& vicini principis, in hoc scilicet aére regnantis, secundum eum, id est (vt
bene explicant Scholia) kata v fovAny xai 0&Anua dvtod, viuuebant, &
omnia agebant. Vnde sequitur, illam catholicam totius mundi consuetudinem
in colendis idolis, fuisse a Satana.

Nunc igitur idem probat etiam de omnibus Iudaeis, nimirum se quoque &
reliquos Tudaeos iam sanctos, fuisse non minus mortuos in peccatis, quam
Gentiles. Ait ergo:

[Ver. 3] Inter quos (v oic, scilicet vioi¢ Toig dmeldeioc) & nos omnes
conuersati sumus olim, in concupiscentiis carnis nostrae, facientes voluntates
(desideria) carnis, & cogitationum seu mentis (id est, quae libebant carni &
menti) £t eramus natura filij irae, sicut & reliqui.

Tria sunt membra huius versus.
1. Primo, propositionem, quam de Gentibus proposuerat, & probauerat, ad se

quoque, & ad reliquos ex Iudaismo, accommodat, & quidem verbis etiam
durioribus, quam de Gentibus locutus fuerat. Illos enim non dixerat aperte

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 24



fuisse filios tfi¢ aneBeioc, sed tantum mortuos fuisse per peccata, &
ambulasse in peccatis: de se autem, & reliquis Tudaeis ait, omnes fuisse de
numero filiorum tfig dneBeiog: Ac proinde non minus mortuos fuisse in
peccatis, quam fuerint Gentiles.

2. Altero membro, probat se fuisse tales, ab effectis: nam (inquit) in
concupiscentijs carnis nostr¢ versati sumus (nempe pertinaciter) facientes,
quae carni, & cogitationibus nostris placebant.

3. Tertio, a peccatis actualibus, transit ad originale, quo confirmat
propositionem tam de Gentibus, quam de ITudaeis: omnes scilicet fuisse
peccatores, eoque mortuos, iam inde a natiuitate. Et eramus (inquit) omnes
naturd filii irae, sicut & reliqui.

1. De primo itaque ait.

'Ev oic. Hieronymus refert ad peccata, de quibus primo versu. Quidam aiunt
non posse referri, quia non ait, &v &g scilicet apaptioic, sed &v oic: quasi verd
T TOPATTAOLOTO, NoN sint neutri generis, vt illud év oig ad nopantdpoTa
referri queat. Alia igitur ratio est, cur non ad peccata referenda sit haec
particula, sed ad filios contumaciae: quia scilicet & nimis procul distat a voce
napantOpact, & melius congruit. vt referatur ad proximam dictionem,
nempe, ad filios tfic dneBeiag. Voluit enim Apostolus ostendere, & se, &
alios Iudaeos suam natura, non minus fuisse impios & peccatores,
rebellesque, quam fuerint ipsi Gentiles.

Quod vero ait se, & alios conuersatos fuisse olim inter filios tfi¢ dnebeiog,
non loquitur propri¢ de externa & corporali conuersatione: neque enim ludaei
familiariter versabantur cum Gentibus: deinde talis conuersatio non statim
euincit, te quoque talem esse, qualis ille quo cum versariis: Apostolus autem
voluit dicere, se & reliquos Tudaeos, non minus fuisse peccatores, quam
fuerint Gentiles: Conuersationem igitur, intellige similem vitae cursum, sicut
postea explicat dicendo: In concupiscentiis carnis nostrae, facientes, &c. vt
sit sensus, Eramus & nos ex numero filiorum tfjg dnefeiog, eramus & nos in
eodem albo, pertinaciter ambulantes simul cum illis in peccatis, &
concupiscentijs carnis nostrae. Ambulare enim inter filios contumaces, in
concupiscentijs carnis suae, nil aliud est, quam vna cum contumacibus esse in

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 25



suis concupiscentijs & peccatis contumacem, Deoque in obedientem, atque
rebellem. Haec igitur est propositio Apostoli, de omnibus in vniuersum
Tudaeis (excipitur solus Christus, mundi seruator) omnes fuisse filios
contumaciae, in obedientes Deo, & rebelles, non minus quam reliquae
Gentes: sicut etiam concludit ad Romanos.

Sed hic oritur quaestio, quomodo Apostolus exaequet ludaeos omnes ipsis
Gentibus, non kotd i, sed simpliciter dicendo, se omnes fuisse tam

filios dmeBeiog, quam etiam fuerint Gentiles? Praesertim cum Gentibus
obiecerit cumprimis communem totius mundi errorem, & idololatriam, a qua
alieni erant Tudei. Nam post reditum ¢ Babylone, idola non coluerunt, sicut
Gentes. Et tamen verissimum scripsit Apostolus.

1. Respondeo primum, naturd omnes ex aequo fuerunt filij tfi¢ dmeBeiog,
sicut postea explicat tertio membro, dicendo, se omnes fuisse filios irae, sicut
& reliqui omnes fuerunt. Proinde omnes natura fuerunt tam idololatrae, quam
auari, quam superbi, hoc est, omnes ad omnia vitia ex aequo propensi,
etiamsi non omnes actu eadem perpetrarint. 2. Secundo, ad actiones etiam
quod attinet, omnes ex aequo fuerunt filij dmbeiog, contumaces, rebellesque
in Deum: intellige semper ante conuersionem ad Christum: non quod omnes
in ijsdem plane peccatis ambularint, sed quod omnes ex aequo in obedientes
fuerint Deo, apostatae, voluntati eius rebelles, & contra eius mandata
ambularint: ita vt licet idola non coluerint externa, qualia Gentes, Iudaei,
interna tamen coluerint, suos scilicet affectus, suas voluptates, sua iudicia.
[Col. 3.] Apostolus ait etiam auaros, esse idololatras: Et deditos ventri ac
voluptatibus, esse idololatras, quorum Deus, inquit, venter est. [Tit. 1.] Cum
igitur omnes [udaei, ante conuersionem & regenerationem, suos secuti sint
affectus, auari, [page 113] voluptatibus dediti, coluerintque animo aurum, &
ventri tanquam suo Deo seruierint: proinde fuerunt idololatrae aeque, atque
etiam Gentiles, licet non eadem specie idololatriae infecti fuerint. Omnes in
summa seruierunt Satang, non Deo, suis concupiscentijs, non autem voluntati
Dei: & hac ratione omnes ex aequo peccarunt, & rebelles fuerunt suis etiam
actionibus. Simili explicaborem.

Si centum viri deficiant a suo principe ad hostem, illique seruiant, licet

diuersis officiorum generibus: an non ex aequo vere dicentur esse rebelles, &
suis actionibus ex aequo peccare contra suum naturalem principem? Ita hic

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 26



dicendum est; quod confirmatur hac ratione: In peccato enim actuali duo
sunt, auersio a Deo, & conuersio ad creaturam, vt pi¢ docuit Augustinus.
Cum igitur omnes tam Iudaei, quam Gentiles, ante regenerationem, ex aequo
recesserint a Deo, & ex aequo accesserint ad creaturas amandas, & colendas:
Constat omnes ex aequo, actualibus etiam peccatis, filios fuisse dnefeiag:
quia omnes ex aequo auersi a Deo, & conuersi ad creaturas, pertinaciter
peccarunt. Hoc igitur est quod explicat Apostolus, propositionem suam
confirmans hoc altero membro, In concupiscentiis (inquit) carnis nostrae
(scimembra, licet versati sumus) facientes voluntates carnis & cogitationum.

Alijs verbis idem dicit de Iudeis, quod antea de Gentibus: hi ambularunt in

peccatis, Tudaei versati sunt in concupiscentijs carnis, facientes quae carnis

sunt. Haec autem duo idem sunt. Pariter ergo [udaei cum Gentibus filij sunt
aneBeiog.

Et duo dicit: Primum, concupiuisse, deinde concupiscentijs istis obediuisse.
Argumentum autem tale est.

Nos omnes versati sumus in concupiscentijs carnis nostrae, & fecimus
voluntates carnis & cogitationum.

Ergo non minus nos ambulauimus in peccatis, quam Gentes: Eoque non
minus fuimus mortui in peccatis, quam Gentes.

Hic explicandae sunt quaedam voces, quarum cognitio necessaria est ad huius
contextus intelligentiam. Prima est vox concupiscentiae.

Nomen hoc significat duo, Primum, ipsam totam corruptam naturam: Rom. 7.
Concupiscentiam nesciebam esse peccatum, (id est, ipsam naturae
corruptionem) nisi lex dixisset, non concupisces. Vocatur autem
concupiscentia ab effectu, quo se, qualis sit, declarat. Nam concupiscendo
semper res malas, repugnantesque legi Dei, se quoque malam esse legique
Dei aduersantem, eoque peccatum, manifeste ostendit.

Deinde accipitur pro appetitionibus huius corrupte nature, seu peccati in

nobis habitantis: sicut Rom. 6. Non ergo regnet peccatum in vestro mortali
corpore, vt obediatis concupiscentijs eius. 1d est, appetitionibus & desiderijs.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 27



Sic etiam accipit hic Apostolus, cum ait, se ambulasse in concupiscentijs
carnis. Quas concupiscentias, mox vocat voluntates carnis & cogitationum: vt
ostendat, actiones etiam mentis esse corruptas, ipsamque mentem corruptam.

Nomen etiam carnis, duo significat: Pri mum, totam corruptam naturam, id
est, totum hominem corruptum. Sic Ioh. 3. “Quod natum. est ex carne, caro
est:” & opponitur spiritui, 1d. est, naturae regeneratae. Et hoc sensu etiam
Apostolus accipit hic, quando ait, “in concupiscentijs carnis:” id est, totius
corruptae naturae.

Deinde pro crassiore parte huius corruptae naturae, quae consistit in corpore,
animaque vegetante, & sentiente vsurpatur. Et sic capitur ab Apostolo hic,
cum ait, facientes ta Oeljuarta carnis & cogitationum: id quod alij dicunt,
quae lubebant carni, & menti. Corruptam enim naturam in duas distinguit
partes: in crassiorem, quae totam partem animalem, irascibilem, &
concupiscibilem; & omnes carnis affectus complectitur: Et in spiritualiorem,
hoc est, in mentem, quam nomine cogitationum significat, & a precipua eius
operatione intelligi voluit.

Vtrique autem parti dat OeAnpota quae in parte superiori considerata, proprie
vocantur voluntates, in inferiori autem, appetitus, & desideria. Quo ex loco
liquido apparet, ipsam quoque mentem & corruptam esse, & nomine carnis
saepe intelligi in sacris literis. Locus etiam est ad Col. hoc idem confirmans:
vbi mentem carni tribuit, dicendo: [Col. 2.] Ne quis vobis palmam interuertat,
&c. frustra inflatus a mente carnis suae. Ex hac vocum concupiscentiae, &
carnis explicatione, clarius apparet, quid sibi voluerit Apostolus, cum dixit,
[udaeos etiam omnes versatos fuisse vna cum filijs contumaciae in
concupiscentijs carnis suae, fecisseque voluntates carnis, & cogitationum. Ita
constat ab effectis, omnes etiam Iudeos ante conuersionem, fuisse non minus
filios tf\g dmeBeiag, eoque mortuos in peccatis, in quibus ambularunt, quam
Gentiles: etiamsi aliquot externis actionibus & idololatrijs dissimiles fuerint
Tudaei, Gentibus ipsis.

Sed dices, quomodo Paulus se inter eos commemorat, qui fecerunt voluntates

carnis: cum testificetur, se in [udaismo, secundum iustitiam quae est ex lege,
fuisse irreprehensilem? Phil. 3. 6.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 28



Respondeo: Etiamsi a crassioribus illis carnis peccatis, scortationibus, furtis,
ebrietatibus, homicidijs sese abstinuit: an non tamen fuit blasphemus in
Christum, persecutor Ecclesi¢ Dei, sanguinarius, grassator? Haec de se
testificatur, ad Galatas & Timotheum. Vnde autem haec scelera? a
concupiscentijs carnis, & cogitationum? Fecit igitur & ipse voluntates carnis,
& cogitationum carnalium.

Obseruanda vero est ista totius hominis corrupti in duas partes distinctio, in
carnem, id est, corpus animatum, & in cogitationes, id est, mentem, in qua
sunt cogitationes, & voluntates. Intelligamus ergo totum hominem esse
corruptum, mente ac corpore: parte superiori & inferiori, vt vocant.

[Membra] 3. Subdit [page 114] tertium membrum, quo propositionem
generalem de omnibus hominibus tam Iudaeis, quam Gentilibus confirmat
dicendo: Et eramus omnes natura filij irae, sicut & reliqui. Omnes nos
(scilicet fideles Tudaei) eramus, sicut & reliqui, nempe homines omnes inter
Gentes, & Iudaeos.

Duo dicit, primum omnes fuisse filios ire, secundo, idque natura.

Hic primum explicanda est vis locutionis: deinde res considerandae, quas
concludit Apostolus.

1. De locutione.

Cum dicit irae, intelligere debemus diuinae, sicut Rom. 9. vasa irae.

Irae autem Dei nomine duo significantur, aliquando voluntas eius iustissima
viciscendi puniendique peccata. Et inter attributa proprietatesque diuinas
connumeratur: atque hoc sensu minime hic accipitur: aliquando effectum

illius irae, inprimis vero vitio, condemnatio morsque aeterna

Filius autem talis irae quisnam dicitur esse? seu quidnam est, esse filium
irae?

Quidam aiunt, nil aliud esse, quam talem esse, id est, impium, cui Deus
merito irasci debeat: nemini autem irascitur Deus, nisi propter peccata: Esse

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 29



igitur filium irae, nil aliud hoc sermone significare, quam esse reum aeternae
condemnationis & mortis propter peccatum.

Aliquid dicunt, sed non totum. Adamus enim post & propter peccatum factus
fuit obnoxius irae diuinae, & reus aeterng mortis: non tamen dici vere potest
filius irae. Hac enim locutione significatur ille, qui talis natus est, & sua
natura est talis. Explico, & ¢ sacris literis confirmo. Norunt omnes & fatentur
esse Hebraismos, dicere aliquem esse filium perditionis, id est, perditum:
filium contumaciae, id est, contumacem: filium olei, id est, pinguem, filium
maledictionis, & irae, id est, maledictum, & irae Dei obnoxium. Hoc est
omnibus notum. Sed quae est vis huius locutionis, & vnde deducta?
Respondeo, inde deducta est, quod quicunque nascitur ex aliquo, is eius
naturae particeps nascitur, cuius est ille ex quo nascitur. Exemplum, qui
nascitur ex homine, homo est: qui ex equo equus est. [deo nomine filij
hominis, intelligitur ille, non qui simpliciter est homo, vt Adamus, sed qui ex
homine natus est: Adamus fuit homo factus, sed non natus: eoque homo, sed
non filius hominis. Hebraei in hac locutione, exempli caussa, Tu es filius
contumaciae, filius peccati, &c. statuunt contumaciam tanquam parentem: te
autem tanquam ex ea natum. Non significat igitur simpliciter, Te esse
contumacem, sed natum contumacem: non simpliciter peccatorem, sed natum
peccatorem: non simpliciter perditum, sed natum perditum, &c. Sicut etiam
Te esse filium irae, id est, maledictionis diuinae: significat non simpliciter, te
esse maledictum, aut aeternae mortis reum, sed natum esse maledictum, &
aeternae damnationi obnoxium. Haec est vis huius locutionis: Et hoc propri¢
significat, quod dixi. Hinc apparet Adamum & Euam, factos quidem fuisse
obnoxios irae diuinae propter peccatum admissum: sed non (propri¢ loquendo
fuisse filios irae: nos verdo omnes, filios esse irae, quia tales nati sumus. Ideo
Apostolus, volens hoc indicare, adiecit maioris explicationis caussa, Naturae
nomen: dicendo: Omnes eramus natura filij irae. Sic de sua vinea dixit Deus
apud Ies. [Ies. 5.] Eam fuisse plantatam in cornu filio olei, id est, in colle sua
natura pinguissimo, quasi nato ex oleo. Haec de prima phrasii: nunc de voce
naturae. Ait, Natura omnes esse filios irae.

Primo, Natura accipitur aliquando pro substantia rei & essentia. Hoc sane

modo, nomo, essentia & substantia, quam acceptam a Deo adhuc retinet, non
est filius irae: quia ipsa non est peccatum in se, licet peccato infecta sit.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 30



Secundo, pro principio motus & quietis in vhaquaque re, siue illud
principium sit substantia, siue naturalis qualitas, & proprietas rei. Hoc modo
prima hominis natura fuit optima: in ea enim Deus vim impresserat mouendi
ad bonum, ad Deum cognoscendum, amandum, & colendum, eoque ad
salutem aeternam. Sed haec natura perijt peccato Adae: & successit pessima
qualitas, qua fit vt non possimus moueri nisi ad malum, id est, aduersus
Deum, & aduersus Christum eius: Et non quiescere, nisi a bono.

Haec pessima qualitas, a flatu serpentis profecta est: & est ceu venenata
pestilentia, qua totus homo anima & corpore infectus est: homo inquam
manens idem substantia atque essentia, veneno huius prauae qualitatis
infectus est, vsque adeo vt non possit nisi sibi similia efficere, quia ab hac ad
omnes actiones mouetur. Inde enim omnes concupiscentiae in carne omnes
prauae cogitationes in mente, pessimi ac distorti affectus in corde, denique
voluntates impi¢ in facultate volendi, liberoque arbitrio.

Hanc igitur naturae totius corruptionem, quam alibi quoque vocat
concupiscentiam, hic appellat Apostolus naturam, principium scilicet omnium
malarum actionum & motuum, tam internorum, quam externorum. Ac
proinde cum sit dvopia, efficit nos filios irae.

Tertio, Natura etiam nonnunquam sumitur pro natiuitate: sic dicta a nascendo
Latinis, sicut Graecis ¢0Oo1g, dro T00 evechat, vt docuit, Aristoteles in
Metaphysicis. Quia verd omnes concipimur in peccatis, & iniquitatibus, vt ait
Dauid, nascimurque impij ac inimici Dei, eoque dignissimi quibus Deus
irascatur, poenamque infligat aeternam [Psal. 51.]: idcirco hoc etiam sensu
dicimur esse filij ire, natura, hoc est, [page 115] iam inde a nostri
conceptione, & natiuitate, & quia nati sumus ex Adamo, inque illo
peccauimus: ita nati sumus filij irae omnes, etiam infantes, quia & ipsi
nascuntur ex patre rebelle: Eoque eodem reatu constricti, quo & ipsi. Nunc
expensa phrasi Apostolica, facile est intelligere res, quas his paucis verbis
docere nos voluit. Sunt autem hae

[Doctrina.] 1. Omnes homines, ex Adamo communi & naturali propagatione
prognatos, nasci reos aeternae mortis, quae nomine irae significatur. Hoc
enim immediate significabat haec locutio, esse filios irae natura. Et ita cum in
primo versu locutus proprie fuerit de primamorte, nempe spirituali animae:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 31



hic propri¢ loquitur de tertia, id est, de morte aeterna, complectens tamen &
secundam, nimirum corporis. Nam & ipsa, ab ira diuina est.

[Et nasci in peccato.] 2. Quia verod Deus nemini irascitur, & multdo minus
aeterna plectit damnatione, nisi propter peccatum: idcirco secundo loco, & ex
consequenti docet, omnes concipi & nasci in peccato: quia non nisi a peccato
mors est: est enim stipendium peccati. Hoc autem est peccatum originale.

[Natura peccatrix.] 3. Omnes homines, cum nascuntur, talem naturam & in
animo, & in corpore secum trahere, quae tota peccatum sit, Deoque inimica:
ratio, quia natura, id est, non solum quia ex tali parente rebelli nascimur, &
cuius rebellio nobis imputatur, sed etiam natura, id est, propter naturam hanc
quam nobiscum trahimus, nascimur filij irae.

Haec tria expresse tradit Apostolus hac breui sententia, Eramus omnes natura
filij irrae. Fusius autem explicat alibi, & praesertim ad Roman. 5. De primo
& secundo; Per vaum hominem, peccatum intrauit in mundum, ac per
peccatu mors, & ita in omnes homines mors transijt, in quo omnes peccarunt,
&c. Item, Ex vna offensa reatus introijt ad condemnationem. De tertio,
prudentia carnis inimicitia est aduersus Deum, Roman. 8. Ex illis autem
tribus breui sententia ab Apostolo expressis, sequuntur alia necessario:
[Porismata] vt, 1. Infantes igitur in peccatis concipiuntur, & inimici Dei
nascuntur: quia omnes nascimur filij irae. 2. [tem, Damnantur ergo & ipsi
aeterna morte, nisi perChristum liberentur.

3. Item, Naturae igitur corruptio, seu concupiscentia in nobis habitans, sua
natura peccatum est, aeterna morte dignum.

4. Item, Nihil igitur valet homo ad bonum Deo gratum, sed tantum ad
peccandum, si totus homo & mente, & corpore ita corruptus est.

Proinde mirum non est, quod Augustinus contra Pelagianos, praeter alia
testimonia sacrarum literarum, hanc sententiam perpetud vrget, ad probanda
haec omnia, quae Paulus conclusit, & quae nos inde deduximus. Atque haec
satis de ijs Apostoli verbis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 32



Ad summam vero quod attinet horum trium versuum, abunde & perspicue
probauit Apostolus, omnes homines tam [udaeos, quam Gentiles, mortuos
fuisse per peccata, tim in quibus concepti & nati sunt, tum in quibus omnes
ambularunt: mortuos inquam primum spirituali morte, deinde aeterna, quia
illius facti sunt rei, id quod significatur nomine filiorum irae: vt iam taceamus
de morte corporis.

Ita docuit Apostolus, & quae sint praecipua peccati effecta, & quae etiam
caussae.

Effectum primum, est mors spiritualis, de qua versu primo. Secundum,
seruitus Diaboli, de qua versu secundo. Tertium, aeternae mortis reatus, de
quo versu tertio

Caussas etiam tres indicauit: Prima, est mundus suo exemplo, & moribus, de
qua versu secundo. Secunda, Satan suo flatu, de qua versu secundo. Tertia,
est peccatum originale, in nobis inhabitans, seu natura corrupta, quae & caro
& concupiscentia appellatur: de qua versu tertio. Haec (vt obseruauit
Augustinus) & poena peccati est (primi scilicet peccati, nempe Adami, quod
nobis quoque imputatur) & peccatum (quia dvopia est) & caussa aliorum
peccatorum.

Ad has tres, quas breuiter indicauit Apostolus, reliquae omnes referuntur, si
quae assignari possunt.

De caussis igitur peccatorum, haec pauca notentur.

Caussarum peccati, aliae sunt internae, aliae externae: seu, aliae intra nos,
aliae extra nos.

Externarum aliae sunt visibiles, aliae inuisibiles: seu, aliae sub sensum
cadunt, aliae non cadunt.

Visibiles sunt cumprimis aliorum exempla: quibus coniunguntur verba,

confilia, adhortationes, diuturnae consuetudines, &c. Vel vt vno verbo dicam,
est mundus iste suis exemplis, consuetudinibus, adhortationibus, consilijs,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 33



beneficijs, blanditijs. Hanc significauit cum dixit, vos ambulastis in peccatis,
Koo TV udvo huius mundi, seu, vt solet viuere mundus.

Inuisibiles externae, sunt Cacodaemones, qui suis flatibus homines ad
peccatum excitant; hos significauit dicendo: iuxta principem potestatis aéris,
& spiritus efficaciter agentis, &c. Hae omnes caussae extra nos sunt.

Internae duae sunt: Vna, quae ad peccandum excitat, impellitque: haec est
concupiscentia nobis innata: de qua versu tertio: In concupiscentijs carnis
nostrae: facientes voluntates carnis & cogitationem. Altera est, quae
peccatum efficit, & ideo efficiens caussa dicenda est. Haec est voluntas
nostra. Haec enim efficit, vt ambulemus in peccatis, & faciamus voluntates
carnis, sicut loquitur Apostolus. Haec de caussis peccati.

Quorsum [page 116] vero haec omnia? Vt probé agnito malo nostro, statuque
miserrimo, in quo eramus per Adamum primum, €6 melius percipiamus etiam
beneficium Christi.

2. Sequitur ergo secunda particula, tribus alijs versibus comprehensa: in qua
beneficium Christi explicatur, per quem, ablato peccato, viuificati sumus, a
Patre, ex gratuita eius misericordia, propter summam charitatem, qua nos
amauit in Christo.

[Ver. 4.] Sed Deus (inquit Apostolus) qui diues est, in misericordia, propter
multam charitatem suam qua dilexit nos,

[Ver. 5.] Etiam cum essemus mortui per delicta, conuiuificauit nos vna cum
Christo (per gratiam estis seruati) simulque cum eo resuscitauit.

Potuisset vno verbo dicere, Sed Deus nos mortuos gratis viuificauit &
seruauit in Christo: verum non contentus simplici & nuda doctrina, sed
volens nostra afficere corda erga Deum & Iesum Christum, beneficium hoc
amplificauit, & patheticis verbis mirabiliter illustrauit: ostensis caussis
omnibus nostrae salutis, & praecipuis eiusdem capitibus explicatis: suo
exemplo docens nos, & praesertim verbi ministros, quomodo debeant se
gerere in praedicanda Dei gratia, & beneficijs Christi: & quo spectare debeat

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 34



nostra oratio, €0 nimirum, non tantum vt doceamus, sed vt animos auditorum
afficiamus amore Dei & Christi, & vt praebeant se illi gratos.

Priori autem loco, analysin totius huius contextus, hoc est, horum trium
versuum tradam, deinde singulos percurram.

[Analysis textus.] Resoluitur totus hic contextus in quatuor capita: in caussas
nostrae salutis ver¢ efficientes: in caussas impulsiuas, vnde nam Deus ad nos
seruandos permotus fuerit: in conditionem eorum, quos seruauit: & in
summam beneficiorum Dei & Christi, nobis praestitorum.

1. Caussa prima efficiens ac viuificans, est Deus: de hac versu quarto,

Caussa altera efficiens & proxima, est Christus, vt caput nostrum, a quo vita
fluit & salus in membra: de hac versu quinto & sexto. Christus enim nos sibi
insitos per Spiritum suum, viuificat.

2. Caussae impulsiuae tres numerantur, quarum vna pendet ex alia.

Prima & proxima, est misericordia Dei magna & copiosa. Ideo enim
viuificauit nos Deus, quia ceu sensu miseriae nostrae tactus, misertus est
nostri. De hac v. 4.

Secunda, est dilectio, qua nos in Christo ab aeterno dilexit, eo scilicet
dilectionis genere, de quo Rom. 9. Tacob dilexi, &c. Haec caussa est prioris.
Ideo enim misertus est nostri Deus, quia diligebat nos: quemadmodum & nos,
eorum maxime misereri, & misericordiae officia illis praestare solemus, quos
maxime diligimus: Et ideo misericordia erga illos afficimur, quia diligimus.
De hac v. 4.

Tertia caussa impulsiua, est Gratia, id est, fauor ille gratuitus, quo placuit Deo
nos praealijs complecti, & eligere in filios, in Christo. Haec caussa est
secundae. Ideo enim diligit in Christo, quia nos singulari gratuitoque fauore,
in eodem Christo complexus est: de hac ver. 5.

Omnes autem hae caussae, misericordia, dilectio, Gratia Dei, omnia nostra
excludunt. merita. Haec de caussis impulsiuis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 35



3. Quos nam vero, & quales viuificauit ac seruauit?

Nos (inquit) nempe omnes tum Iudaeos, tum Gentiles, quos pro sua Gratia ab
aeterno elegerat in Christo, dilexerat, & vasa fecerat misericordiae: ij sunt,
quos seruauit & seruat. Sed quales? Cum essemus natura filij irae, filij
contumaciae, mancipia Sathanae, cum ambularemus in delictis & peccatis,
denique cum essemus mortui, eoque nihil possemus ad nostri viuificationem
praestare, imo ne quidem de illa cogitare, ipse tamen viuificauit nos. Hec est
conditio eorum, quos viuificat & seruat. Atque haec etiam particula, omnia
excludit merita nostra.

4. [Beneficia Christi duplicia.] Effecta gratiae, & beneficia Christi, duplicis
sunt generis: alia, quae in hac vita, reipsa percipiuntur; alia, quae in futuro
seculo perfecté & plene percipienda certd expectantur: cum tamen ea etiam
nunc, sed in Christo capite perceperimus.

1. Primi generis beneficia, significantur nomine viuificationis, v. 5. Et ad
hanc pertinent. iustificatio & regeneratio. Iustificatione tolluntur peccata,
quae sunt caussa mortis tum spiritualis, tum corporalis, tum infernalis: &
imputatur 1ustitia Christi, quae est caussa vitae, vt non simus amplius filij
irae. Regeneratione, renouatur natura nostra, per Spiritum sanctum, ne
ambulemus amplius in peccatis, & vt desinamus esse filij contumaciae, ac ne
faciamus amplius voluntates carnis & cogitationum nostrarum. Haec sunt
primi generis: & (vt dixi) vno viuificationis nomine omnia comprehenduntur.

2. Secundi generis sunt, Resuscitatio a mortuis, & sessio in supercoelestibus
locis cum Christo, qua significatur plena aeternae vitae possessio in coelis.
De ijs v. 6. Haec est Analysis horum trium versuum: continens caussas salutis
nostrae, & summam beneficiorum Dei in Christo, & per Christum partim
praestitorum, partim praestandorum.

Nunc percurro singulos versus: vt si quid praeter ea, quae sunt dicta,
obseruandum sit: illud obseruemus.

[Ver. 4.] Sed Deus, &c. Tria sunt membra: Primum, cum ait, sed Deus,
intellige solus. Viuificatio igitur nostri, & salus, nulli vel Angelo, vel homini,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 36



vel legi, vel operibus nostris adscribenda est, sed soli Deo. [page 117]
Alterum, Cum ait, Qui diues est, seu cum diues esset in misericordia. Hic
fontem immediatum & proximum indicat, Vnde nostri viuificatio profluat:
nempe ex misericordia Dei erga nos. Non igitur ex operibus nostris, vel vllius
purae creaturae, motus fuit ad nos seruandos: sed tantum a misericordia sua,

Quia vero non ait simpliciter, Qui misericors est, sed qui diues est in
misericordia, duo notanda sunt: Vnum, Apostolum non loquide misericordia
Dei, nisi quatenus illa sese per effecta manifestat & exerit. Neque enim Deus
in suo tantum (vt ita loquar) pectore & animo miseretur nostri: sed effectis
misericordiae, suam patefacit misericordiam. Alterum est, Deum multis de
caussis diuitem in misericordia vocari.

1. Primo, quia plura misericordiae effecta praestat, quam etiam opus
habeamus, nostraque miseria postulet. Certe ad remissionem peccatorum
nostrorum, satis erat simplex condonatio: sed hac non contentus Deus, voluit
dare Filium, qui pro nobis sua morte satis faceret: voluit dare Spirituum
suum, qui nos regeneraret, & alia infinita praestitit dona: qua de re etiam
dictum fuit in 1. cap. vbi dixit Apostolus, vt sciatis quae sint diuitiae gloriae
haereditatis illius. Merito igitur dicitur diues misericordia.

2. Secundo, vocatur diues misericordia, quia nunquam definit misericordiae
suae diuitias communicare, & illis communicandis nunquam exhauritur eius
misericordia. Ij enim vere diuites dicuntur, quibus nunquam deest, vtut
quotidi¢ multa impendant. Quia igitur misericordia Dei nunquam exhauritur,
ideo Deus merito dicitur diues misericorida.

3. Terti0, in hoc etiam apparent diuitiae misericordiae Dei, quia qui nostri
miseretur, nobis opus non habet, & miserendo nil sibi acquirit, sed nobis.

4. Quarto, Item, quia omnia, vtut grauissima peccata remittit poenitentibus
omnibus: imo fidem etiam & poenitentiam donat.

5. Quinto, Item, quia remittit peccata illis, illorumque miseretur, qui sua
natura sunt filij contumaces, filij irrae.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 37



6. Sexto, denique, quia sua misericordia praeuenit nos, qui de ea nihil
cogitabamus, neque eam quaerebamus: & postea semper in finem vsque
prosequitur nos eadem misericordia. Ditissimus igitur in misericordia sit,
oportet.

7. Septimo, Quid? quod non solum erga Electos misericors est, sed etiam erga
reprobos, quibus & dum peccant, beneficia multa praestare non definit, &
postquam peccarunt, non pro illorum meritis, poenas infligit? Vt merito
dixerit Iacobus, Praeualet misericordia aduersus iudicium [lac 2.13.]. Vere
igitur Deus praedicatur ab Apostolo, quod sit diues in misericordia.

1. Tertium membrum est, vbi postquam dixit, Deum, cum diues esset in
misericordia, nos viuificasse, subdit, propter multam dilectionem, qua dilexit
nos. Docet ergo, misericordiam, quam nobis praestat, a dilectione proficisci,
qua nos dilexit in Christo. Non igitur a nostra inuocatione, aut a nostris
meritis aut personis, fuit in Deo excitata misericordia, sed a dilectione etus in
Christo erga nos.

Nec solum vocat dilectionem, sed multam dilectionem. Merito sic loquitur
Apostolus: quia si magnae sunt diuitiae misericordiae erga nos, &
misericordia haec oritur a dilectione: Ergo etiam dilectionem esse multam &
magnam necessario efficitur. Quam autem sit magna dilectio Dei erga nos,
quis explicare queat? Effecta ipsa confirmant, quod scriptura praedicat. [1lud
dictum Christi satis esse debet, Sic Deus dilexit Mundum, vt Filium suum
vnicum daret, vt quicunque credit in eum, non pereat, sed habeat vitam
aeternam [John 3.]. Et illud Apostoli, Commendat autem Deus charitatem
suam in nos, quod cum inimici essemus, Christus pro nobis mortuus est
[Rom. 5.]. Circumstantiam hanc etiam hic Apostolus indicauit, dicendo, Qua
dilexit nos, non ait, qua diligit, sed qua dilexit. Quando? Nempe cum adhuc
essemus inimici eius, & ambularemus in peccatis, &c. Haec circumstantia
maxime praedicat, quam multa & magna sit Dei erga nos dilectio. Si autem
ita dilexit. nos, cum adhuc tales essemus, & eius inimici: quantd magis nunc,
cum simus ei reconciliati, & facti filij eius? Sic Apostolus argumentatus est
ad Roman. 5. Si cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem
Filijeius: quantd magis nunc reconciliati, salui erimus ab ira, in vita ipsius?
Haec ex versu 4.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 38



[Ver. 5.] Etiam cum essemus mortui per peccata, viuificauit nos vna cum
Christo (Gratia estis seruati).

Duo sunt membra. Primum membrum facit ad commendationem
magnitudinis misericordiae & dilectionis Dei, vt modo explicatum est. I1lud
nos, non est referendum ad ITudaeos tantum, de quibus solis in ver. 3. sed
communiter ad omnes, quos ant¢ concluserat olim fuisse mortuos. Hoc
docendo: Etiam cum essemus mortui per delicta, viuificauit nos. Hoc enim
primo loco de Gentibus concluserat, & postmodum de se & Iudaeis.

Verbo autem viuificandi vna cum Christo, viuificationem propri¢ significauit,
quam in hac vita, a Christo, seu a Deo in Christo & per Christum accipimus:
que bifariam consideranda nobis est: Primum, quatenus semel facta est in
Christo capite & seruatore nostro, idque nostro [page 118] nomine, nostraque
caussa. Deinde quatenus in nobis fit quotidie. Est autem haec praesentis vitae
viuificatio, de quaiam loquitur, duplex, duplici mortis generi respondens,
morti scilicet infernali, & mortispirituali.

1. Prima est viuificatio, qua liberamur a reatu mortis aeternae & infernalis, &
contra donamur iure vitae aeternae. Prior haec viuificatio fit per expiationem
remissionemque peccatorum. Hac enim facta & impetrata, liberamur a reatu
mortis aeternae, & donamur iure vitae aeternae, atque coelestis. Haec est
prima.

2. Altera viuificatio est, qua a morte spirituali, in vitam spiritualem
traducimur atque eripimur: vt mortui iam peccato, viuamus, Deo. Haec fit per
communicationem Spiritus Christi, nos mortificantis peccato, viuificantis
autem Deo. Harum viuificationum, quatenus fiunt in nobis, priorem
iustificationem: alteram regenerationem ac fanctificationem appellare
solemus, iuxta consuetudinem sacrarum literarum. Nunc vtraque
consideranda nobis est primum in Christo, deinde in nobis.

Ad primam igitur quod attinet, Nos Deus in Christi persona viuificauit,
quando per mortem Christi, expiato peccato, omnes Electos, quotquot fuerant
a condito orbe, & futuri erant in finem vsque, tanquam membra Christi in
ipso capite considerata, liberauit a reatu mortis infernalis, vt ante dixi, &
donauit iure vitae coelestis atque aeternae. In nobis vero ipsis, nos reapse

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 39



viuificat hoc primo viuificationis genere, cum donatos fide in Christum,
donat etiam remissione peccatorum, & iustitiae Christi imputatione, & ita
tustificat. Tunc enim reipsa liberamur reatu mortis aeternae, & donamur iure
vitae coelestis atque diuinae: dicente Christo, loh. 3.v. 5. Qui credit in me,
non venit in iudicium, sed transit amorte in vitam. Item, Qui credit in me,
habet (1am) vitam aeternam, quia ius habet certum illius coelestis
haereditatis. Ita iustificatio nostri, est prima nostri viuificatio.

At, inquies, Apostolus ait, Deum nos viuificasse vna cum Christo: oportuit
igitur & ipsum reatu mortis aeternae liberatum fuisse, si hoc primo
viuificationis genere, cum ipso Christo fuimus viuificati. Quis autem dicat
Christum, qui nunquam peccauit, reatu mortis aeternae implicitum fuisse, quo
postea liberatus sit?

Resp. Persona Christi bifariam consideratur: Primum in se ipsa, quatenus &
Deus & homo erat atque est. Hoc sane modo fatemur, Christum nunquam vllo
reatu fuisse obstrictum, multd minus aeternae mortis: cum ipse etiam qua
homo, nullum vnquam peccatum admiserit. Proinde neque opus habuit
huiuscemodi liberatione ac viuificatione. Alio modo consideratur Christus,
quatenus constitutus fuit caput omnium Electorum, ac proinde quatenus in se
sustinebat omnes nos, vt caput membra sibi habet adiuncta. Hoc modo
Christus recepit in se omnes nostras iniquitates, imo Pater omnes in illum
posuit; vt ait Iesa, cap. 53. ita vt sicut postea tota illius 1ustitia nobis fuit
imputata & imputatur: Sic illi omnes nostrae iniustitiae & peccata tanquam
capiti fuerint imputata a Patre. Hac ratione reus fuit mortis, propter peccata
nostra in eum posita, & illius tanquam propria effecta. Quando igitur Christi
morte, peccata quae in ipso erant posita, expiata fuerunt: tum fuit Christus
tanquam caput, & nos vna cum illo tanquam membra, reatu acternae mortis
liberati, & iure aeternae vitae donati: vt merito dictum Apostoli de hoc
quoque primo viuificationis genere interpretati simus, Deus nos mortuos, id
est reos aeternae mortis existentes, vna cum Christo viuificauit.

Ad alterum quod attinet viuificationis genus, nempe a morte spirituali, ad
vitam spiritualem & sanctam: tunc Deus nos in Christi persona viuificauit,
quando Christum passum & mortuum secundum carnem, reddito illi spiritu,
quem Patri commendauerat, viuificauit, & ad nouum vitae genus euocauit, ad
vitam scilicet spiritualem, atque coelestem, replens illum, quatenus homo

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 40



erat, omnibus Spiritus sancti donis. Tunc enim & nos in ipso viuificauit. In
nostris vero personis, nos reipsa viuificat hoc secundo viuificationis genere,
quando communicato nobis suo Spiritu, sanctificat & regenerat nos;
liberatque a seruitute peccati, & facit, vt peccato mortui, vinamus Deo, vt est
ad Roman. 6. Haec de primo membro, vbi (vt iam dictum est) nomine
viuificationis, beneficia Dei significauit Apostolus, quae in hac vita partim
accepimus in persona Christi, partim quotidie accipimus per Spiritum Christi
in nobis ipsis, nempe iustificationem & regenerationem.

2. Alterum membrum per parenthesin ita habet, Gratia estis seruati. Quidam
volunt hanc particulam ab aliquo, non ab Apostolo, insertam & interpositam
fuisse, non opportune, nec suo loco: quod ea postea repetatur vers. 8. Sed non
subscribo: nec facilé concedam aliquid sacris literis vel additum, vel
detractum fuisse. Si aperiatur haec fenestra infidelibus & haereticis: quid non
audebunt contra nos? Sentio igitur ab Apostolo interpositam fuisse: & id non
sine caussa. Caussam enim voluit ostendere primam nostrae salutis, esse
gratiam Dei, id est, gratuitum illum & aeternum fauorem, quo nos reliquis
neglectis, complexus est in CHRISTO, in eo nos eligendo: & vndenam ortum
habuerit dilectio & misericordia, [page 119] de quibus antea, nempe a gratia.
Praeterea hic fuit scopus Apostoli, demonstrare totam salutem nostram esse
gratuitam, non ex operibus. Non igitur mirum, quod eam inseruerit, & postea
etiam infra repetat.

[Ver. 6.] Et conresuscitauit, & consedere fecit in supercoelestibus (locis) in
Christo lesu.

Diximus beneficia Dei in Christo, duplicis esse generis: alia quae in hac vita
accepimus & accipimus quotidie: alia quae in futuro saeculo plen¢ & perfecte
sumus accepturi. Primi generis diximus significata fuisse nomine
viuificationis, qua viuificati sumus primo in persona Christi, quod, quando, &
quomodo factum sit, docuimus: secundo in nobis ipsis reapse: Et hanc
viuificationem esse tum iustificationem, tum regenerationem nostri.

Nunc ad beneficia secundi generis transit Apostolus: & duobus verbis ea
explicat, Resurgendi, & sedendi in coelo: quorum primum ad resurrectionem
corporum pertinet, alterum ad plenam aeternae vitae possessionem. Sed haec
etiam beneficia, duplicem habent considerationem (sicut & de viuificatione

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 41



diximus) vnam in Christo, alteram in nobis ipsis. Deus in persona Christi,
tanquam in capite nostro, nos vna cum illo resuscitauit a mortuis, quando
corpus Christi resumto spiritu suo viuificatum, ¢ sepulchro excitauit. Tunc
autem consedere nos fecit cum Christo in coelo, quando illum fecit sedere ad
dexteram suam in illis supercoelestibus locis, & aeterna frui gloria, ac
beatitudine, & rerum omnium potiri. Haec prima est horum beneficiorum
consideratio: in persona scilicet Christi.

In nobis autem ipsis reapse beneficia ista suum habebunt complementum,
cum nostra corpora resumtis animis, excitabuntur a mortuis, ac resurgent ad
vitam immortalem, vitaque fruentur sempiterna. Hic alter modus, quo
intelligenda & consideranda esse diximus nostri resurrectionem & sessionem
in coelo, non videtur opus habere longiore explicatione, quoniam omnes
intelligunt, nostra corpora vere resurrectura, & nos reipsafuturos in coelis
cum Christo, aeternaque gloria fruituros. Sed de priori non inter omnes
conuenit, nempe quomodo intelligendum sit, nos iam cum CHRISTO reuera
resurrexisse, & cum illo in supercoelestibus sedere.

Quidam quod de resurrectione scribit Apostolus, referunt ad spiritualem
resurrectionem, quae fit a morte spirituali, ad vitam spiritualem, qua non
amplius peccato, sed Deo viuitur, iustitiaeque seruitur: Et huc aiunt pertinere
dictum Apostoli Roman. 6. Nos baptizatos fuisse in mortem Christi (vt
scilicet moreremur peccato) & cum illo excitatos a mortuis, vt in nouitate
vitae ambulemus. Sed hoc beneficium diximus significatum fuisse nomine
viuificationis: de quo dictum est versu superiori. Itaque interpretes fere
omnes de resurrectione corporum intelligunt: & merito. Sed in sensu
verborum, quomodo iam simus resuscitati & mortuis, non eadem est omnium
sententia: alijs dicentibus, nos resuscitatos cum Christo fuisse, vOv pev T
duvapetl, botepov d¢ Kai Evepyeia (sed etiam ante Christi resurrectionem
omnes pij resurrexerant dvvapet:) Alijs asserentibus, dici nos resuscitatos,
propter certitudinem, quam ex resurrectione Christi concepimus: sed omnes
pij a condito orbe de hac fuerunt certi, sicut de futura Christi resurrectione,
caussa nostre. Apostolus autem ait, Nos conresuscitatos iam esse cum
Christo, id est, quando Christus fuit suscitatus a mortuis, nos quoque fuisse
cum 1llo resuscitatos: cum tamen nondum essemus in rerum natura, multo
minus a mortuis excitati.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 42



Altera igitur Scholiastae interpretatio, veram affert huius loci intelligentiam.
Ait enim nos, in Christo, tanquam in capite, & tanquam in primitijs
resurgentium, excitatos fuisse: Et ita etiam de sessione in coelis idem
confirmat. Quando enim in veteri Testamento benedicebantur primitiae
frugum & aliarum rerum, dicebantur & reliquae fruges benedici ac benedictae
esse in primitijs: Quomodo? potentine, aut spe, hoc est, quia certo essent &
ipsae postmodum benedicendae? Minime vero, sed actu erant benedictae:
licet in templum non essent perlatae, nec Sacerdotis benedictio immediate
super illas cecidisset. Quomodo igitur erant actu benedictae? In primitijs
ipsis. Quid ita? quia in primitijs continebantur omnes relique eiusdem generis
fruges & res. Si item quis conijciatur in profluentem, ibique maneat per
triduum, & postmodum excitetur inde potentia diuina, ita vt capite solo
extans ex aquis, inde enatet, reliquis corporis membris sub aquis manentibus:
annon tamen reliqua membra dicentur ex aquis liberata esse atque erepta?
Omnino, & verissime, sed quomodo, cum adhuc sub aquis lateant? Quia cum
capite coniuncta sunt, ideo etiam in capite vere dicuntur actu ex aquis liberata
esse. Si maritus & primogenitus absens a corpore & a fratribus, aliquod
occupet Regnum, suo & vxoris, & fratrum nomine: annon dicentur & vxor &
fratres iam actu, regnum illud cum marito, & fratre primogenito occupasse?
Quomodo? Non duvdypel, non certa spe, sed reipsa, quanquam ipsi, vtpote
absentes, illo nondum in se ipsis fruantur, sed in fratre & marito. Christus est
primitiae omnium mortuorum, est caput nostrum, est sponsus totius
Ecclesiae, & primogenitus inter multos fratres. Quicquid ille obtinuit, illud &
nos in eo reipsa obtinuisse dicimur, victoriam contra mortem, [page 120]
resurrectionem, haereditatem aeternae vitae; quanquam in plenam
possessionem nondum perducti sumus. Actu enim ius in nobis iam habemus
illius beatae resurrectionis, & gloriosae sessionis in Christi regno, & vero
etiam possessionem, sed in capite tantum. Possidet enim regnum illud
Christus, non suo tantum, sed nostro etiam nomine. Haec est prima &
immediata, eaque verissima huius loci intelligentia: ex qua pendet altera,
nimirum de certitudine illa, quacertd nouimus tandem fore, vt nostra etiam
corpora reapse resurgant gloriosa, sedeantque, id est, regnent cum Christo in
coelis. Quid ita? quia iam 1bi habemus caput nostrum, cui triplici, eoque
indissolubili nexu copulati sumus: nexu aeternae praedestinationis, nexu
carnis, & nexu spiritus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 43



1. Primum enim ita in Christo electi fuimus, vt essemus eius membra, & pro
eius membris agniti fuimus a Patre. Hic est primus nexus.

2. Deinde ipse Filius carnem nostram sumendo, sibique hypostatica vnione
copulando, sese nobis adglutinauit, vt de spirituali coniugio disserens
Apostolus, docuit: Hic est secundus.

3. Rursus suo nobis communicato Spiritu, nos sibi arctissime coniunxit,
faciens nos carnem de carne sua, & ossa de ossibus suis. Quid igitur mirum,
quod dicamus nos iam vere non dvvapel, sed évepyelq resurrexisse, & in
coelis sedere, nempe in capite nostro: tanta cum sit vnio inter eum, & inter
nos? Et sic locuti sunt Patres, praesertim Tertullianus & Bernardus, in coelis
nos esse & regnare, quia ibi caro nostra est & regnat.

Ad hanc interpretationem pertinet, eamque confirmat quod in fine addit
Apostolus, In Christo lesu. Dixerat, Deum nos cum Christo resuscitato
resuscitasse, & cum eo sedente in coelis, sedere fecisse: Et mox addit, In
Christo lesu. Non solum cum Christo, sed in ipso etiam Christo ait nos
resurrexisse, & sedere in coelis. Docet igitur se non loqui immediate de eo
quod futurum est de nobis, & in nobis ipsis, sed de eo quod accepimus iam,
sed in Christo, tanquam capite nostro. Nos cum Christo iam surreximus, &
nondum surreximus a mortuis: Et cum Christo 1am sedemus in coelis, &
nondum sedemus. Surreximus quidem & sedemus cum Christo, non
simpliciter, sed in ipso tantum CHRISTO, vt membra in capite: nondum vero
surreximus, neque sedemus in coelo, nostris corporibus iam excitatis a
mortuis, & in coelum euectis: sed tantum huius resurrectionis & sessionis
futurae, certissimam hoc facit spem, quia iam conresuscitati sumus in
Christo, & iam consedemus in coelo in ipsius persona, tanquam membra in
capite. Ergo quia omnino futurum est, vt etiam nostra haec misera corpora
resurgant, ipsamet, & regnent in coelo cum Christo: Ideo respectu huius
certitudinis, dicimur etiamnum resurrexisse, & sedere in coelis. Adde quod
mente etiam & spiritu, veri pij versantur in coelis, tanquam a mortuis excitati
Coloss. 3. Philipp. 3. moAitevpa nostrum in coelis est: Et totum hoc virtute
Christi 1am excitati a mortuis, & sedentis ad dexteram Patris.

[Obser. 1.] Ita nunc apertis oculis videmus quanta sit non solum misericordia,
sed etiam potentia Dei erga nos qui credimus: de qua capite 1. dixerat, se

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 44



precari Deum, daret nobis oculos, quibus possemus videre, quanta sit super
excellens magnitudo potentiae roboris eius in nos qui credimus: & quam in
Christo exeruit, cum suscitaret eum a mortuis. Restabat vt declararet
quomodo eam quoque erga nos patefaciat. Manens igitur in eodem proposito
de diuina actione, qua suscitando Christum & sedere illum faciendo in
coelestibus, suam in eo exeruit potentiam: concludit Deum eodem modo
eandem suam potentiam declarasse erga nos: quia primum viuificauit,
resuscitauit, & sedere fecit nos in coelestibus, in persona Christi: Secundo,
quia Spiritu Christi nos in nobis ipsis viuificauit, iustificauit, regenerauit,
inque nouam vitam excitauit, & vt spiritu in coelis versemur efficit: Tertio,
quia iam certo excitaturus nos est a mortuis, & sedere facturus in coelis, vt
hoc dici possit iam quodam modo esse factum. Nos itaque haec videmus, qui
habemus oculos fidei: quantaque sit Dei potentia vna cum misericordia
bonaque voluntate, facilé intelligimus: Sed interim ipsi mundo, vita nostra
abscondita est, nempe cum Christo in Deo [Col. 3.3]: Et ideo ab eo
damnamur, persecutiones patimur, quemadmodum ante nos prior passus est
Christus, vt famus hac etiam in parte ei similes, quem oportuit pati, & ita
intrare in gloriam suam.

Nos vero hac praediti cognitione, nos scilicet iam in coelo esse cum Christo,
quid tam durum, difficile, ac molestum in mundo esse potest, quod non
debeamus, possimusque superare?

[Obser. 2.] Sicut verd haec doctrina subleuat mentes nostras ad coelum, &
facit vt mente & affectu ibi versemur, vbi caput nostrum est, & nos in ipso
sumus extra hunc mundum. Ita contra, doctrina de vbiquitate, deque coelo
vbiquitario, mentes hic depressas detinet, quando tam hic est corpus Christi,
quam supra sphaeras coelestes.

Hactenus [page 121] caussas salutis, magnitudinemque beneficiorum, quae
Deus in Christo contulit Electis, tam Gentibus, quam Iudaeis, cum essent
omnes mortui in peccatis, filij contumaciae, mancipia Diaboli, filjj irae,
paucis quidem verbis, sed summae sapientiae & maiestatis diuinae plenis
explicauit Apostolus.

Sequitur tertia particula:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 45



[Ver. 7.] Vt ostenderet in seculis superuenientibus superabundantes diuitias
gratiae suae, in benignitate erga nos in Christo lesu.

Potuisset iste versus coniungi cum superioribus tribus, cum hic etiam
caussam salutis in Christo praestitae contineat, nempe finalem: Placuit tamen
seorsim explicare, quia videtur mihi finem continere non solum, cur voluerit
Iudaeos & Gentes, qui fuerunt ante nos, seruare ex gratia, & per mortem ac
resurrectionem Christi, vt proximis tribus versibus explicatum est, verum
etiam cur hoc modo seruare voluerit, nempe permittendo prius omnes concipi
in peccatis, nasci filios irae, ambulare in peccatis, facere voluntates carnis &
cogitationum, fieri filios contumaciae, mancipiaque Satane, sicut explicatum
est primis tribus versibus: ac tum demum misso filio, qui illorum peccata
expiaret sua morte, €os a peccatis liberatos viuificare, cum Christo a mortuis
excitare, & cum eodem in supercoelestibus locis in tanta gloria collocare.
Totius huius consilij diuini, caussa finalis, hic explicari mihi videtur; ea est,
vt hac ratione ingentes, & omnem humanum captum superantes diuitias
gratiae suae, toti posteritati singulis temporibus ostenderet, & in seruatis
[udaeis ac Gentibus, tanquam in exemplari & speculo quodam illis qui post
modum seruandi erant, contemplandas proponeret: & ita nos, qui secuturi
eramus, haec quae gesta fuerunt, vel scripta legentes, vel audientes narrari,
nunquam ob vlla quantumvis magna, & innumerabilia peccata, nunquam de
misericordia & gratia Dei desperaremus: sed confugientes ad Christum,
illumque animo fideli amplectentes, firma fide crederemus, Deum non minus
erga nos futurum in Christo liberalem dispensandis diuitijs suae
misericordiae, quam fuerit erga Patres nostros: ac proinde persuasum
haberemus, propter eandem misericordiam nos quoque esse iam in Christo
viuificatos, condonatis peccatis, resuscitatos item & collocatos in coelo, &
tandem cum corporibus etiam istis nos futuros in coelo cum Christo,
aeternaque felicitate fruituros, atque ita Deum perpetuo glorificaremus,
immensamque eius erga nos in Christo bonitatem praedicaremus.

Haec est finis illa quam hic tradit Apostolus de consilio diuino in seruandis
per Christum, & in Christo electis omnibus, mortuis in peccatis, vt semper
posteri, audita & credita misericordia de mortuis in Christo facta, ipsi quoque
eiusdem fierent participes, per fidem in eundem Christum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 46



[Membra. v.7.] Sunt autem tria membra huius versus: Pri Memoramo explicat
finem, dicendo: V¢ ostenderet super excellentes, seu immensas diuitias
gratiae suae. Altero docet, quibus nam & quando hunc finem voluit
ostendere, eoque praedicari & offerri has diuitias gratiae suae posteris
omnibus, qui seculis superuenientibus futuri erant in finem vsque mundi.
Tertio docet, quomodo voluit ostendere: ait, in benignitate erga nos in
Christo lesu: 1d est, per benignitatem illam, quam in Christo capite nobis
praestitit, posteris praedicatam. Illud igitur erga Nos, intellige Paulum,
illosque fideles omnes, tam Gentiles, quam Iudaeos, qui fuerant ab aduentu
Christi vsque ad ea tempora quibus haec scribebat. Facit enim discrimen inter
eos, qui tum erant electi ac pij, & inter illos, qui futuri erant in seculis
superuenturis. Ita sensus est perspicuus, Per benignitatem Dei, defunctis
Patribus in Christo praestitam, posteris autem praedicatam, ipsos quoque
posteros intellecturos, quantae sint diuitiae misericordiae & gratiae diuinae in
Christo: eoque spem concepturos, Deum tam diuitem in misericordia,
futurum erga se liberalem, si eundem Christum fide amplectantur, eique
adglutinentur: & ita omnes credentes per eandem benignitatem & gratiam
Dei, in Christo seruatum iri. Haec est genuina huius loci intelligentia,
quanquam multi alij aliter interpretentur: nempe, ideo Deum nos in hoc
seculo spiritualiter viuificasse & resuscitasse cum Christo, & per spem sedere
fecisse in coelo: vt postea in futuro seculo, immensas diuitias suae
misericordiae & gratiae reapse nobis ostendat, cum scilicet reipsa nos
excitabit a mortuis, & collocabit in regno coelorum, per eandem suam
benignitatem, quam hactenus etiam communicauit in Christo lesu. Atque huc

spectare, quod alibi Apostolus ait. Quae oculus non vidit, nec auris audiuit,
&ec. [1 Cor. 2.]

Sed primum quidem illud verbum €vdeiyvopat, non significat simpliciter
ostendere, sed specimen rei praebere, & aliquid in exemplum proponere.
Deinde non de alijs diuitijs loquitur, quam de illis de quibus supra, Deus
autem cum diues sit in misericordia, conuiuificauit nos etiam cum essemus
mortui. Ideoque sensus non est, quod Deus sit in coelo reipsa ostensurus
ampliores diuitias, introducendo scilicet nos in regnum coelorum: sed quod
diuitias exhibitas olim Iudaeis & Gentibus, sit propositurus in exemplum,
futuris populis omnibus. Tertio, non dixit Apostolus, vt ostendat diuitias in
seculo futuro (hoc est, in altera vita, vt isti interpretantur) sed in seculis
superuenientibus, & perpetuo sibi succedentibus: [page 122] Est autem

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 47



seculum, spatium 100. annorum. Significauit ergo Apostolus, Deum velle
omnibus temporibus in finem vsque mundi, has diuitias gratiae suae olim
praestitas [udaeis & Gentibus, in posterum reliquis etiam Gentibus patefieri,
& in exemplum proponi. In quem vero finem? vt etiam posteri earundem
diuitiarum gratiae Dei participes fiant, credendo Euangelio, quo hae diuitiae
praedicantur, proponuntur, exhibentur. Denique Apostolus ipse in 1. ad
Timotha, exemplo sui, ostendit quomodo locus etiam iste, qui est de
misericordia Dei, tum sibi tum alijs Tudaeis & Gentibus praestita,
intelligendus sit.

Primum ait, Christum venisse in mundum, vt peccatores saluos faceret,
quorum primus (inquit) ego sum. Deinde subdit, Sed ideo misertus est mei, vt
in me, primo €voeitnron (idem est verbum quod etiam hic) ostenderet lesus
Christuomnem clementiam, Tpog vOTONWGY, 1d est, ad exemplar 1@V
LEALOVTOV TIGTEVEY €T AT, in vitam aeternam: 1d est, ideo in me magnam
suam declarauit misericordiam, vt essem ego alijs exemplar misericordiae
Dei, eoque vt illi credendo in Christum, & fidendo misericordiae Dei, vitam
consequerentur aecternam. Non alio sensu locutus est etiam hic ad Ephesios.
Confirmatur a contrario. In quem finem Deus tam seueras, sed iustissimas
tamen poenas sumsit de Angelis peccantibus, de hominibus tempore Noae, de
Sodomitis tempore Loti? Vt in illis ostenderet magnitudinem suae irae
aduersus peccata, per omnia secula in finem vsque mundi: quo disceremus
omnes timere Deum, & euitare similia flagitia. Hoc est quod Petrus vsus est
his exemplis ad incutiendum alijs timorem irae Dei in 2. Epist. cap. 2. [2 Pet.
2.]

[ta contra, magnas diuitias su¢ misericordiae praestitit ac communicauit
Apostolis, & alijs tunc temporis credentibus in Christum: vt in illis sanctis ac
fidelibus, declararet & nobis posteris, quantae diuitiae bonitatis diuinae nos &
alios in Christum credentes maneant: atque ita confirmemur in fide de salute
aeterna per solum lesum Christum, in quo solo hae diuitiae coelestes
communicantur.

[Obser. 1] Primo obseruandus est hic locus, quia inde discimus, quid
sperandum sit nobis & alijs omnibus credentibus in Christum: illae nimirum
diuitiae, illique thesauri bonitatis diuinae, quos etiam Prophetis, & Apostolis,
alijsque primis fidelibus, partim in hoc mundo, partim in coelo communicauit

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 48



Deus in Christo, & per Christum. Imo discimus, quicquid praestitum est
capiti nostro Christo, id toti eius corpori, eoque singulis membris partim iam
esse praestitum, partim etiam amplius praestandum esse, gloriosam scilicet
resurrectionem, & sessionem in coelo, hoc est, plenam aeternae coelestisque
haereditatis possessionem.

[2.] Secundo obseruandum & illud, quod repetit de superexcellentibus istis
diuitijs gratiae Dei: diximus nonnihil antea. Addam tamen & hoc, quod
Ambrosius ait, inde apparere quam diues sit aliquis, si de suis diuitijs
communicet abundeé omnibus petentibus: quid vero si etiam non petentes
quaerat, vt eis communicet? Talis est Deus. Addamus vero nos, ex altera
particula, nempe superuenientibus seculis, addamus inquam, quid si talis
diues communicet suas diuitias omnibus & petentibus & non petentibus, non
vno die aut mense, aut anno, sed semper, omnibusque seculis? argumento
fuerit, diuitias esse vere super excellentes, quae nunquam exhauriuntur. Hoc
facit Deus. Proinde.

[3.] Tertio obseruandum, Deum suas diuitias patefacere, & demonstrare
omnibus seculis, non solum praedicatione, sed etiam perpetua
communicatione ita vt nunquam deficiant, nec deficere possint. Tam amplae
sunt 1am nobis, qui viuimus post Christum natum, seculo decimo sexto, quam
fuerunt etiam primo seculo, seu prima annorum centuria. Annon & solis
splendor tam lucidus est, & tam amplée se diffunditiam, quam etiam ante & ab
initio mundi? multd minus exhauriri possunt diuitiae misericordiae &
bonitatis Dei. Ac si tam efficax fuit malum Adae, vt nunquam cessarit, aut
cesset, quin ex aequo omnes posteros, omnibusque seculis inuadat: putabimus
ne beneficium Christi & Thesauros misericordiae Dei minoris esse
efficacitatis, aut exhauriri posse? Apostolus docet ad Rom. 5. longeé maius
esse beneficium Christi, maleficio Adami. Nemo igitur diffidat, nemo
desperet, sed omnes Christum amplectamur, & salui erimus.

[4.] Quarto obseruandum, in quem vsum proponantur sancti Prophetae,
Apostoli, Martyres: in eum nimirum vsum, in quem etiam Deus gratiae suae
diuitias in illis collocauit: nempe, non vt inuocentur, adorentur a nobis, sed vt
in ijs tanquam in speculis, diuitias bonitatis diuinae contemplemur, indeque
fiduciam concipiamus in Deum & in Iesum Christum: quod cum ipsi sicut &
nos fuerint sua natura concepti in peccatis, nati filjj irae, multaque admiserint

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 49



scelera; quia tamen crediderunt in Christum, Deus illos conuiuificarit cum
Christo, Spiritu suo repleuerit, & in coelum adduxerit: Futurum igitur vt &
nos repleat diuitijs bonitatis suae, si firmam fidem in Christum retineamus.
Quo pertinet illud, Quaecunque scripta sunt, ad nostram doctrinam scripta
sunt: vt per patientiam & consolationem scripturarum, spem habeamus.
[Rom. 15.] Vnde etiam sequitur, sicut Patres, maioresque nostri, qui
decesserunt in Domino, exemplaria nobis fuerunt ingentium opum
misericordiae Dei: sic nos si constantes simus in fide Christi, futuros nostris
posteris instar speculorum, in quibus contemplantes quante¢ sint diuitiae
benignitatis & gratiae diuinae, ipsi quoque [page 123] confidant se propter
Christum, consecuturos misericordiam, omnium peccatorum remissionem,
vitam aeternam. Hoc enim modo cum alij alijs sint exemplaria misericordiae
immensae erga credentes in Christum: vnius salus, alterius adiuuat
promouetque salutem.

Quinto obseruandum: cum tantae sint diuitiae gratiae Dei, & misericordiae
per se, quia immensae, & inexhaustae: quid cogitandum de illis Dei diuitijs
est, cum accesserit thesaurus meritorum Christi? Siue igitur quaeramus
misericordiam, siue merita, vtrumque habemus in Christo immensum & in
exhaustum, & nunquam deficiens. Quis igitur de salute sui dubitare queat, si
Christum fide retineat? Est haec doctrina vt certissima, sic omnis
consolationis plenissima.

Sequitur nunc quarta particula huius prioris contectus.

[Textus] 8. Gratia enim estis seruati, per fidem: idque non ex vobis. Dei
donum est.

9. Non ex operibus, ne quis glorietur:

10. Ipsius enim opus sumus, conditi in Christo lesu ad opera bona, quae
Deus praeparauit, vt in ijs ambulemus.

Summa horum versuum, haec est.

Primum, confirmat praeccedentem doctrinam, salutem nostri, totam esse
gratuitam. Hoc enim est illud ipsum, quod & superioribus versibus, & hoc

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici

50



praesenti contextu cumprimis confirmare voluit Apostolus: Ac proinde ijs
tribus versibus idem repetit, quanquam diuersis verbis, modo affirmando, nos
per gratiam esse seruatos, modo negando, nos ex operibus nostris consecutos
esse, aut consequi posse salutem. Affirmat ter, primum dicendo: Gratia estis
seruati: secundo, dicendo: Dei donum est, nempe tota salus vestra: tertio,
dicendo: Ipsius opus sumus (seu factura) creati in Christo lesu. negat vero
bis salutem esse ex operibus nostris, Primum, dicendo, idque non ex vobis:
Secundo, dicendo, non ex operibus, addita etiam ratione finali, Ne quis
glorietur. Tta apparet hoc esse praecipuum caput, quod Apostolus his tribus
versibus probare voluit: Nos gratis seruari ex misericordia Dei, et propter
solius Christi merita: cuius rei confirmationes & argumenta ad finem huius
prioris partis colligam, tum ex praecedentibus, tum ex iis tribus versibus.

2. Secundo vero loco, cum supra explicarit. caussas efficientes salutis nostrae,
nec non & impulsiuas, & vero etiam finalem quandam tantae erga tam
miseros praestitae misericordiae: hic tradit caussam instrumentalem, qua
salus percipitur: haec est fides in Christum, ideo ait, Seruati estis gratia per
fidem: quasi dicat, salute & gratia per fidem recepta.

3. Terti0, docet de bonis operibus, Etsi per illa non 1ustificemur: ea tamen non
separari a iustitia, aut a fide, & effecta esse gratiae, Deumque velle, vt in eis
ambulemus, hoc est, vitam nostram transigamus, donec in acternam vitam,
coelestisque haereditatis possessionem introducamur. Ita hic insignem locum
de bonis operibus, tradit nobis Apostolus. Nunc singula percurro.

Versus octaui tria sunt membra: primum est hoc, Gratia enim estis seruati per
fidem. 1llud yap t1] yop xbprti estis seruati: potest & ditioAoyiav continere, &
explicationem.

Awtoloyiav, etus scilicet quod dixerat, versu praecedenti, Deum voluisse
ostendere diuitias gratiae suae: cur appellantur a Paulo diuitiae gratiae? Quia
(inquit) Gratia seruati estis: haec enim est fons salutis vestrae; vnde &
dilectio, & misericordia & merita Christi, immo & fides vestra, bonaque
opera omnia, & vita aeterna, eoque tota salus. Potest etiam habere
explicationem illius ypnototntog, de quaproxime dixerat, Deum voluisse
ostendere diuitias gratiae suae, posteris successiu¢ per omnia secula,
Quomodo? Per benignitatem (dixit) erga nos in Christo Iesu: qua scilicet erga

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 51



nos vsus est in Christo. Quaenam ista est ypnotdtng, seu quanam in re
consistit? in hoc, quod gratia sua vos seruauit, & non ex operibus vestris,
quae nulla habebatis bona: donata etiam fide, qua salutem perciperetis. At
non haec est magna benignitas Dei erga nos? Haec magis placet interpretatio,
quia similem locum habemus etiam ad Titum 3. A¢ postquam nypotdTG Kol
euavOpoTmio apparuit seruatoris nostri: Non ex operibus iustitiae quae
fecerimus nos, sed secundum misericordiam suam saluos nos fecit, per
lauacrum regenerationis.

In hoc igitur apparet, quanta fuerit & sit 7} ypnototng Der erga nos in Christo,
quia non expectatis nostris bonis operibus, praeuenit, nos sua gratia &
seruauit.

Quod vero ait, Seruati estis, non solum iustificationem, sed totam salutem
intelligit Apostolus, vt liquet ex toto contextu, vbi resurrectionis etiam &
sessionis in coelo mentionem fecit, dicendo: nos esse reluscitatos, & sedere in
coelis.

Ita hinc intelligimus, contra Sophistas, non solum primam (vt vocant)
iustificationem: sed etiam secundam, adeoque totam salutem, soli gratiae
adscribi: negari autem operibus nostris omnibus, tam post, quam ante
tustificationem praestitis, si in se considerentur.

[Quastio. 1.] Quomodo vero ait, Nos iam seruatos esse, cum nondum simus
plenam salutem consecuti? Ex ijs quae supra dicta sunt, liquet responsio: Nos
primum in Christo capite, plenam salutem consecutos esse: Secundo, in nobis
ita inchoatam esse salutem, vt tam certo sit perficienda, quam certum etiam
est, eam esse inchoatam in nobis, & perfectam in Christo: Itaque propter hanc
[page 124] certissimam spem, dicimur iam esse seruati. Quo illud Apostoli
spectat ad Roman. Spe (certissima) salui facti sumus. [Rom. 8.] Etsi enim
adhuc in nobis haereat peccatum, & subinde labamur: tamen primum quidem
nulla peccata imputantur, nihilque damnationis est in ijs, qui sunt in Christo
Iesu, qui non secundum carnem ambulant. [Rom. 8.] Deinde contra, in
conspectu Dei reputamur 1ustissimi, & non habemur amplius pro perditis, sed
pro perfecte seruatis, quatenus nos in Christo considerat Deus. Tertio, Spiritus
sanctus in nobis regnans mortificat peccatum, & facit vt eius reliquiae non
possint nobis esse mortiferae. Adde, quod certissime ventura est mors, per

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 52



quam peccato etiam inhabitante liberabimur. Ijs igitur de caussis recte dixit
Apostolus, nos iam esse seruatos.

[Questio. 2.] Cur verd Apostolus, cum ante dixerit, tam de se, & Iudaeis,
quam de Gentibus, Deum suam benignitatem in Christo erga se declarasse, Tf
ypototnTL (inquit) erga nos: nunc ad solos Gentiles conuertens sermonem, ait,
Sernati estis? cur non, Seruati enim sumus gratia?

Resp. Non excludit se aut alios Iudaeos, nam post ver. 10. ait, de omnibus,
Ipsius enim opus sumus, conditi in Christo. Sed de Gentibus hoc inprimis
expressit: Gratia seruati estis, quia ad ipsos Gratiam Dei non pertinere
putabant Pseudoapostoli, nisi legem Mosis admitterent: & salutem volebant
perfici per opera. Immo Apostolus, lam vos, inquit, estis seruati Gratia Dei: vt
non sint vobis ad salutem necessaria opera legis. Accedit alia ratio: quia
Gentibus nulla facta fuerat promissio, sicut Tudaeis, ideo ex meragratia eos
seruatos esse vbique inculcat. Et hoc discrimen Rom. 15. adfert Apostolus,
dicendo: Christum factum esse ministrum circumcisionis, pro veritate, ad
confirmandas promissiones Patribus factas: pro veritate (inquit) id est, vt
appareret Deus verax in suis promissis. De Gentibus autem subdit, dicendo,
Et vt Gentes pro misericordia glorificent, Deum. Audis discrimen? Deus enim
videbatur aliquid debere Tudaeis, quia se obstrinxerat promissionibus,
gratuitis tamen: Sed Gentibus nil, quia non ita promiserat illis, sicut Iudaeis:
idcirco quod sint vocati ad Christum & seruati Gentiles, gratiae soli &
misericordi¢ id solet semper Apostolus adscribere: quanquam neque Iudaei
alia ratione seruantur, quam per gratiam, si singulae spectentur personae.

Quid autem voce Gratiae intelligat, paulo ante dictum est: nempe non quaeuis
dona Spiritus sancti gratuita, quae & ipsa nomine Grati¢ nonnunquam
significantur: neque etiam habitus aliquis (vt nonnulli fingunt) infusus, seu
patibilis qualitas, vt alij loquuntur, per quam iustificemur, quae significatio
nullum habet testimonium in sacris literis, sed illorum opinio falsissima est:
Verum significatur fauor Dei gratuitus, quo nos in Christo ab aeterno
complexus est, vnde dilectio atque misericordia, & tota salus nostri oritur:
quenadmodum fus¢ disseruimus in libro de attributis Dei, cap. de Gratia. [De
Attributis lib. 4. cap. 2.]

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 53



Excludit autem haec vox sua significatione omnia humana opera atque
merita: tuxta illud Apostoli, Roman. 11. Si ex gratia, non ex operibus: alioqui
gratia, iam non est gratia. Quo ex loco collegit Augustinus, & ait, Gratia non
est gratia vllo modo, si non est gratuita omni modo.

Proinde haec propositio, Gratia estis seruati, non solum propositio est, sed sui
etiam confirmationem adiunctam habet: Est enim sensus, Vos sola gratia,
simpliciter & absolute seruati estis, ita vt vestra salus omnibus modis tota sit
gratuita. quid ita? quia gratis salui facti estis. Gratia autem non est vllo modo,
si non sit gratuita omni modo.

Sed addit, per fidem, scilicet vestram. Quomodo igitur sola Dei gratia; si
etiam per fidem suam seruati fuerunt Ephesij: ac proinde quomodo illorum
salus gratuita fuit omnimodo? Resp. Fides non hic consideratur vt opus
quoddam nostrum, a Deo in nobis excitatum: sed vt instrumentum, quo
recipimus & amplectimur salutem, ac gratiam. Est autem necesse accipias
salutem & gratiam, si seruari velis. Quomodo vero recipitur? per fidem, seu
manu fidei. Inde fit, vt licet gratia, & salus detur gratis, & citra opera nostra:
recipi tamen non possit, nisi fidei manu eam apprehendas. Non igitur fides
tustificat proprie, aut seruat vel in totum, vel ex parte, sed tantum salutem &
iustitiam recipit: Et eatenus dicitur seruare, quatenus salutem recipit. Itaque
instrumentum est, salutem recipiens, non autem promerens. Solet tamen
etiam dici seruare & iustificare, respectu obiecti, id est, Christi apprehensi,
qui proprie iustificat sua gratia. [taque Fides, tantum abest vt aliquid detrahat
Gratie, vt Gratia sine fide in nobis (de adultis loquimur) locum habere non
possit. Ideo in sacris literis optime inter se contunguntur: cum tamen aliud
effectum sit Gratiae, aliud autem Fidei. Itaque Fides quatenus instrumentum
est recipiens salutem, nihil impedit, quin salus tota sit gratuita: quia in
iustificatione & salute nostri propri¢ promeretur nihil, sed tantum recipit. Et
ita merito etiam Apostolus vtrumque coniungit, Gratiam, & Fidem: quia vna
recipitur, altera recipit: vna vero efficienter saluat, altera dicitur seruare, quia
salutem recipit.

Quid autem Fidei nomine intelligamus, declaratum fuit in capite primo, in
loco deFide.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 54



[Questio: Objectio de fide infantum. 1.]Si fide recipitur [page 125] salus,
quomodo igitur sernantur infantes, qui fide carent? Resp. Primum, Fides, qua
quae nobis praedicata & cognita sunt, credimus, non requiritur nisi ab illis,
qui etiam possunt verbum audire & intelligere: Fides enim est ex auditu.
[Rom. 10.] Cum igitur pueri non possint, etiamsi essent in natura integra,
audire: neque etiam ab illis haec fides exigitur.

2. Secundo, Spiritum habent Fidei, hoc est, Spiritum sanctum, qui salutem
illis applicat atque communicat.

Vocant alij fidem occultam, nempe ipsis etiam infantibus: alij fidem
habitualem, habitu scilicet infuso a Spiritu sancto: alij aliter. Sed magis placet
vti locutione Spiritus sancti, qui ait, Habentes autem eundem Spiritum Fidei.
Certe infantes actu non ratiocinantur, neque in vteris maternis existentes
aliquid vident: quis tamen dicet, eos expertes esse animi, aut facultatis
videndi? Si suas vires iam non exerunt ratio, & videndi facultas: exerent
tamen, Deo volente, suo tempore. Interim tales infantes vt sunt verihomines,
sic etiam in numero fidelium habendi sunt. Manifestum est, eos esse in
foedere, & Christo insitos, si Spiritum habeant. Christi: hoc autem ad
perceptionem salutis ex Christo, sufficit.

Cum igitur Apostolus dicit, Gratia Dei seruati estis per fidem, de adultis
propri¢ eum loqui manifestum inde est, quia ad Ephesios qui a se audierant
Euangelium, loquitur. Atque haec de primo membro.

Alterum est, Idque non ex vobis.

Confirmat propositionem affirmatiuam, Gratia estis seruati per fidem,
negando esse ex nobis, hoc argumento: Vos non estis seruati ex vobis ipsis:
Ergo Gratia seruari estis. Assumtum manifestum est ex praemissis: Qui
mortui sunt, certe a seipsis non excitantur ad vitam, neque ad eam
accipiendam aliquid ¢ suo conferunt. Vos fuistis mortui in peccatis. Quod
igitur viuificati a Deo & seruati sitis, hoc non est ex vobis, sed ex ipsius
gratia: immo quod etiam hoc modo seruati sitis, nempe per fidem, ex vobis
non est, sed ex gratia Dei, qui fidem donauit, qua salutem gratis oblatam,
reciperetis. [llud enim Idgue, ad vtrumque est referendum: ad id, quod dixit,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 55



Seruati estis, & ad illud, per Fidem. Itaque docet neutrum esse ex nobis: sed
ex gratia Dei.

[llud Non ex vobis, intelligo neque ex dignitate personarum vestrarum, neque
ex viribus vestris, neque ex vllo vel desiderio vestro, vel petitione, seu ex
inuocatione. Sic enim esse intelligendum docent superius dicta de mortuis per
peccata. Mortui per peccata, & in peccatis, digni ne sunt, qui viuificentur?
quid item virium habent mortui ad sui viuificationem? neque etiam petere
possunt, vt viuificentur, mortui cum sint. Ergo hoc membro tollit in negotio
salutis nostrae, omnem personarum dignitatem, omnes nostras vires, omnia
merita, imo omnem actionem, & relinquit tantummodo in nobis passionem,
sed passionem perficientem: quemadmodum etiam Philosophi dixerunt,
sensus sentiendo pati ab obiectis: sed has esse passiones, sensum perficientes.
Sic fit in nostri 1ustificatione & salute. Opera enim Spiritus sancti, recipitur
fides: Et per fidem salus. Sequitur ergo, Primum sola gratia, nos seruari:
Secundo, per solam fidem, salutem recipi, quae etiam effectus gratio est.

Tertium membrum affirmat, quae modo dicta sunt: primo salutem nostram,
deinde etiam fidem, per quam seruamur, non ex nobis esse, sed ex Deo
vtrumque gratis donante. Dei (inquit) donum est. Si donum, & quidem Dei:
Ergo gratuitum, quia indebitum, & ex mera liberalitate est. Quare tum tota
salus, tum fides per quam seruati estis, ex mera sunt gratia Dei. Opponit enim
hic donum indebitum, praemio debito. Esse autem salutem nostram, donum
indebitum, liquet ex superioribus, vbi conclusit, omnes esse filios irae, filios
contumaciae. Talibus certé hominibus, debetur mors aeterna, quia stipendium
peccati mors. Si ergo non solum liberentur reatu huius mortis, sed etiam vita
donentur & seruentur, dato etiam medio, per quod vitam recipiant & salutem
nempe fide: annon totum hoc fuerit singulare, & indebitum donum? Quod si
donum indebitum, ergo gratuitum: quare gratia salui fimus. Tale igitur est
argumentum:

[ Argumentum Apostoli.] Quicquid datur dono, datur nullo ex debito, sed ex
gratia. Quod enim debetur, donum non est, sed debita merces, & praemium.

Atqui vobis donata est vita & salus. Hoc liquet, quia propter peccata vestra,

debebatur mors, & damnatio aeterna. Quod igitur seruati estis, hoc est ex
gratia.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 56



Emphasin autem habet particula Dei, Donum Dei. Nam cum vera sit illa
propositio apud omnes gentes, quod datur dono, illud ex gratia est, quia non
debetur: ea multo magis locum habet in Deo erga nos: quia etiamsi non
peccassemus, & peccato non commeruissemus aeternam mortem, nihil tamen
nobis ille deberet, multd vero minus aeternam salutem. Ratio est, quia
liberrimus & absolutissimus est Dominus noster: quos si etiam ab aeterno
destinare voluisset aeternis cruciatibus pro sua libera voluntate, quae iniusta
esse non potest, nullam nobis fecisset iniuriam: vt Apostolus docet ad Roman.
9. de Reprobis. Aliquando homines alijs donant hominibus, sed non sine
aliquo debito, vel consanguinitatis, vel affinitatis, vel amicitiae, vel officij
alicuius [page 126] accepti: [tem nonnunquam dona dantur vt aliquem nobis
demereamur, & postea ab illo officia accipiamus. Ita fieri potest, vt dona non
sint simpliciter & omni ex parte gratuita. At vero in Deo, nihil horum locum
habet. Oportet igitur dona Dei simpliciter esse a gratia: quae si non sit
gratuita omni modo, non erit gratia vllo modo.

Quare firmissimum est Apostoli argumentum, Donum Dei est, quod sitis
seruati, idque per fidem vobis a Deo donatam, qua possitis salutem percipere:
Ergo sola Dei Gratia seruati estis.

Oritur hic quaestiuncula, quae nonnullos exagitauit. Concludit hic Apostolus,
totam nostri salutem, esse a sola Gratia. Alibi tamen docet nos seruari per
sanguinem & propter merita Christi: Et quidem hoc facit in altera huius
capitis parte, vbi caussam materialem salutis nostrae proprie explicat.

Quomodo igitur ex sola gratia est, & dono.

Resp. Salus nostri omnium, & merum Dei donum est, gratiaque indebita, &
praemium etiam est, idque debitum, sed diuersis respectibus. Respectu nostri
ad Deum, merum est donum, vt ante explicatum est. Nam quod etiam
Christum dederit, qui pro nobis 1ustitiae Dei satisfaceret: totum illud fuit a
gratia Dei1, qua nos in Christo complexus est ab ¢terno. Et hoc est quod hic
concludit Apostolus, aduersus Pseudoapostolos, qui opera legis necessaria ad
salutem esse docebant.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 57



At vero respectu Christi, qui pro nobis satis fecit iustitiae Dei, nosque suo
redemit sanguine: praemium certe fuit, sanguinis & mortis Iesu Christi
debitum. Empti estis (inquit Apostolus) pretio: Item dedit dvtidlvtpov pro
nobis. Et de hoc agit in altera etiam parte huius capitis. Non pugnant ergo
inter se diuersis spectatis respectibus, nos seruatos esse gratia Dei, & meritis
ac satisfactione Christi: Et salutem nostram, nostrique redemtionem esse
donum Dei gratuitum, & esse premium, non nobis sed meritis Christi debitum
Apostolus autem salutem nostram hic considerauit, non respectu Christi, qui
illam nobis acquisiuit sanguine suo, sed respectu nostri, qui eramus mortui in
peccatis: Et hoc respectu dixit esse donum Dei, eoque totam gratuitam, & a
gratia proficisci. Proinde cum etiam loquitur de operibus, negatque illis eam
deberi, vt modo sequitur, non de operibus Christi, sed de nostris verba facit.
Quis enim nesciat operibus Christi, illiusque obedientiae, eam deberi? Sed
nostris minime debetur, cum mors potius debeatur. Subdit igitur:

[Ver. 9.] Non ex operibus, ne quis glorietur.

Hic duo habemus, primum confirmationem propositionis, Nos seruatos esse
sola gratia: quid ita? quia ex operibus non estis (inquit) seruati. Non esse
autem ex operibus bonis seruatos, comprobabit nouo argumento, versu
insequenti, hoc est, 10. nempe quia bona opera non possunt fieri nisi a
regenerato nouaque creatura. Ergo ante regenerationem, quae per solum
Iesum Christum habetur, nimis stultum est dicere aliquem ex operibus seruari
posse. Argumentum igitur tale est, quod hic habemus:

Vos non estis seruati ex operibus:

Ergo ex sola gratia.

Hic etiam apparet, gratiam & opera inter se pugnare, sibique inuicem esse
contraria, non simpliciter (bona enim opera effecta sunt gratiae) sed
secundum quid, hoc est, in officio iustificandi & seruandi: Quo pertinet illud
ad Rom. Si per gratiam, iam non ex operibus, alioqui gratia non est gratia.

[Rom. 11.]

Gratia enim iustificamur, deinde 1ustificari, bona praestamus opera: vnde
illud Augustini, Bona opera non praecedunt iustificandum, sed sequuntur

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 58



iustificatum. Quomodo igitur bona opera, caussa esse possunt iustificationis?
Ac quod dicimus de iustificatione, & regeneratione hic inchota, idem de
perfectissima regeneratione, quae erit in fine mundi concludimus, hoc modo:
inchoata obedientia non praecedit regenerationem, sed sequitur: Ergo perfecta
obedientia non praecedit, perfectam regenerationem, sed sequitur. Nam in
coelo duntaxat, vere totam legem seruabimus, quae in dilectione Dei &
proximi perfectissima consistit. Quare salus, nunquam ex operibus nostris
pendet, sed semper ex gratia. Putant interpretes idem esse, quod supra dixit,
vers. 8. Non ex vobis, cum eo quod hic ait, Non ex operibus. Ego tamen
crediderim aliquid esse differentiae inter vnam & alteram locutionem:
nimirum illa priore, tolli in genere a negotio salutis & conuersionis ad
Christum, quicquid est in homine, omnem personae dignitatem, omnes
facultates, vires, virtutes: posteriore vero, speciatim quicquid ab homine fit,
quod speciem habeat boni operis.

[Object.] Sed hic oritur quaestio, quomodo Apostolus neget ex operibus ante
regenerationem factis, salutem contingere: cum de operibus Cornelij dixerit
Angelus, Orationes & Eleemosynas eius ascendisse in conspectum Domini.
[Act 10.] Et Petrus ait, In veritate comperi, quod Deus non sit acceptor
personarum: sed quod in omni gente quisquis timet Deum, et operatur
iustitiam, is acceptus est illi.

Resp. Primum negamus opera, quae prestitit Cornelius, & de quibus loquitur
Angelus, & Petrus, fuisse ab illo facta absque cordis purificatione per
Spiritum Dei: tametsi nondum vel distinctam perfectamque Christi
cognitionem consecutus fuerit, vel Baptismum susceperit. Dixit enim Spiritus
ad Petrum, Quod Deus purificauit, tu ne commune dixeris. Deinde licet ea
opera non fuerint ingrata Deo, quia ex fide & ex corde purificato facta [page
127] fuerunt: negamus tamen inde potuisse iustificari aut seruari: ratio, quia
omnia etiam iustorum hominum opera, imperfecta sunt, & sunt vt pannus
menstruatae foeminae. [Isa. 64.] Quo illud Prophetae pertinet, Non intres in
tudicium cum seruo tuo Domine, quia nemo viuens apud te iustificabitur.
[Psal. 143.]

Et illud Augustini, Vae vniuersae iustitiae nostrae, si remota misericordia
iudicetur. Rectissime igitur Apostolus dixit, Non ex operibus esse salutem.
[Opera non iustificant. ]

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 59



1. Primum, quia ante regenerationem omnia sunt peccata.

2. Secundo, quia post regenerationem etiam, non satisfaciunt legi Dei: ac
proinde in se considerata, Deo placere non possunt, eoque nec aliquid
prodesse ad salutis consecutionem, seu perceptionem.

Alia vero ratio est, quatenus ea in Christo considerantur. Nam quicquid in
illis est peccati, condonatur, & accepta sunt Deo propter Christum. Per haec
enim tanquam per rectas semitas deducit Deus suos in aeterng vite
possessionem, vt post dicemus.

Sed merita non sunt, aut verae caussae vitae aeternae, & salutis. Stat enim
propositio Apostoli, Gratia seruati estis, per fidem, non ex vobis, neque ex
operibus. Sequitur alterum membrum

Ne quis glorietur.

Bifariam exponi potest haec particula: Primum, vt illud tva, Vt, sit loco dorte,
ita vt ne quis glorietur.

Et ita quidam volunt esse amplificationem modi, quo seruamur, per gratiam
scilicet & non ex operibus, vt talis sit sensus: vsque adeo sola gratia ac dono
Dei seruati estis, & non ex vobis, aut ex operibus vestris: vt nemini vestrum
relictum sit aliquid, vnde in caussa salutis suae gloriari possit. Potest etiam
accipi, vt sit caussa finalis, nempe cur Deus hoc nos seruet modo, non ex
operibus nostris, sed ex gratia sua: nimirum, vt ne quispiam nostrum gloriari
possit vllo modo in negotio salutis, quasi aliquid de suo ad sui salutem
attulerit. Quae interpretatio mihi magis placet: quia consentanea est cum alijs
locis scripturarum, quibus docemur, Deum ideo voluisse solum Christum esse
nostram iustitiam, sapientiam, sanctificationem, redemtionem, vt ne quis in
seipso glorietur, sed in solo Domino [1 Cor. 1.]. Item conclusisse omnia sub
peccato, vt omnium misereretur: & ita soli Deo daretur gloria salutis nostrae.

Et sic etiam Roman. 3. Idem concludit Apostolus, dicendo: vbi igitur est

gloriatio tua? exclusa est: per quam legem? operum? non, sed per legem
fidei. Summa est, ideo Deum permisisse omnes labi in peccata varia, &

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 60



voluisse per solam fidem in Christum homines iustificari: vt ne quis posset in
seipso gloriari, sed in solo Deo. Quare hinc etiam argumentum deduci potest,
quo confirmetur, quod modo dixit, Non ex operibus nos seruari, sed sola
gratia: quia scilicet Deus non vult, vt quispiam possit gloriari in seipso de sua
salute. Argumentum igitur tale est:

Si homo possit aliquo modo suis operibus seruari: posset etiam habere, vnde
gloriaretur in seipso, de sua salute.

Atqui non potest habere, vnde glorietur in seipso. Deus enim non vult, vt in
negotio salutis quis glorietur in seipso, sed in solo Domino, & in lesu
Christo. Et hanc ob caussam, permisit omnes peccare, omnesque sub peccato
conclusit.

Ergo non ex operibus vestris, sed sola gratia Dei, per fidem seruati estis.
Hoc argumentum diligenter retinendum est: quia hoc omnia humana merita,
tam ante quam post iustificationem, refelluntur. Sed colligamus ex textu
plures rationes.

Argumenta ex Apostolo

Hominem sola Dei gratia seruari per Fidem.

I.

Fuimus omnes ante conuersionem peccatores, mortuique in peccatis,
spiritualiter: ver. 1.

Ergo nihil boni potuimus ad nostri viuificationem praestare.

Quid enim possunt mortui praestare corum, quae sunt propria viuorum? aut
quomodo seipsos vel in totum, vel ex parte viuificare?

II.
Ambulauimus in peccatis, v. 2. Id est totam vitam traduximus in peccatis.

Nihil ergo boni fecimus, quo seruari possemus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 61



1.
Fuimus filij irae, nostra natura, v. 3.

Non igitur potuimus ante conuersionem quicquam boni facere, quo
placeremus Deo, & seruaremur.

IIII.
Deus propter multam charitatem, qua dilexit nos, conuiuificauit cum Christo,
& conresuscitauit: v. 4. 5. 6.

Non igitur propter opera nostra.

V.

Finis, cur permiserit nos mori in peccatis, & postea per Christum voluerit
seruare, fuit, vt qui seculis succedentibus erant futuri, ijs ostenderet summas

diuitias gratiae suae: ver. 7.

Atqui summae diuitiae gratiae Dei non fuissent, si per propria opera, aliqua
ex parte fuissemus seruati.

Non igitur propter opera, sed solabei gratia seruati sumus.

VI
QGratia sernati sumus: v. 5. & 8.

Atqui gratia non est gratia vllo modo, si non est gratuita omnimodo.

Gratia [page 128] item non est, si aliquo modo nostra accedunt opera, ad
idem scilicet officium, nempe seruandi: Rom. 2.

Sola igitur gratia seruati sumus.

VII.
Adictione seruati estis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 62



Nomine salutis, tota salus intelligitur, nem pe etiam resurrectio, & sessio in
coelo, id est, plena coelestis vitae possessio: v. 5. & 6.

Tota igitur ex gratia.

Eiusdem argumenti confirmatio.

VIII

Vocatio, iustificatio, glorificatio, effecta sunt aeternae electionis, Roman. 8.
Et Ephes. 1. Si igitur electio ex sola gratia est, & non ex operibus: vocatio
quoque & iustificatio, & glorificatio, gratuitae sint, oportet, eoque tota salus
gratuita.

Atqui Electio, ex sola gratia fuit, Ephes. 1. v. 5. 6. 8.

Ergo etiam 1ustificatio est gratuita.

IX.
A dictione per fidem.

Per fidem seruati sumus, v. 8.

Non ergo per opera: ac proinde sola gratia.

Seruari enim per fidem, est seruari recipiendo, & passiue: seruari autem, per
opera, est seruari dando, & actiu¢. Qui enim credit, recipit: qui operatur dat
alteri, vel sibi acquirit. Sunt autem haec contraria. Si igitur per fidem seruati

sumus, non certé per opera: quare sola gratia.

X.
A dictione, non ex vobis, v. 6.

Quod vel simus seruati, vel quod iam crediderimus, neutrum est ex nobis.

Tota igitur salus, & quicquid ad salutem percipiendam necessarium est a sola
est Dei gratia.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 63



XI.
A nomine Doni.

Sicut fides recipiens, sic salus recepta, merum est donum Dei: v. 8.
Dona autem Dei, prorsus gratuita sunt; alioqui dona non essent, sed praemia.
Quod igitur simus seruati per fidem, totum est ex gratuita Dei gratia.

XIL
A negatione, non ex operibus.

Salus nostra non ex operibus nostris, tanquam ex meritis, v. 9.
Ex sola igitur gratia.

Si enim ex operibus, iam non esset gratia: Si ex gratia, iam non ex operibus,
Rom. 2.

XIII.
Ex eo quod ait, Ne quis glorietur: v. 9.

Si quis possit, vel in totum, vel ex parte, ex suis proprijs operibus seruarii:
habebit etiam in negotio salutis, de quo possit aliqua saltem ex parte in seipso
gloriari.

Atqui hoc nemo hominum habet, nec habere potest, quando ne Abraham
quidem pater credentium habuit. Rom. 4. Et Deus vult hanc sibi vni, &
redemtori Christo gloriam dari: hancque ob caussam permisit omnes peccare,
& conclusit omnia sub peccato, vt omnium miserendo, omnibus materiam
gloriandi in seipsis eriperet, & sibi soliseruaret.

Nemo igitur ex operibus suis aut seruatus vnquam fuit, aut seruari potest: Sed
ex sola gratia, per fidem recepta, ne quis glorietur: Sed si quis velit gloriari,

in Domino glorietur, non in seipso.

XIIII.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 64



Ex eo quod ait, ipsius enim factura sumus.

Bona opera fieri non possunt nisi a renatis, factisque in Christo nouis
creaturis, v. 10. Vnde & Christus. Non potest arbor mala bonos fructus
facere: Item, Sine me nihil potestis facere.

Ergo ante conuersionem & regenerationem nemo dici potest ex suis operibus,
aliquo modo seruari.

XV.
Ex dictione, Quae praeparauit.

Si quid bonorum operum praestare debemus, illud prius a Deo in nobis
praeparetur, necesse est: v. 10. Prgparat autem, cum ipse per suum Spiritum,
& illuminat intellectum, ad cognoscendum, quid Deo placeat, & mouet
voluntatem, vt illud velit, & dat vires vt illud perficiamus, 1uxta illud Phil.
Ipse operatur in nobis, & vt velimus, & vt perficiamus.

Atqui hoc non facit nisi in 1ijs qui renati sunt in Christo, vo. Et quidem etiam
pro sua bona voluntate & gratia, vt Apostolus ad Philip. docet.

Quomodo igitur quis ante regenerationem dici vllo modo potest, ex suis
operibus seruari.

Sed neque post regenerationem posse, Hoc argumento, a fine, cur Deus bona
opera in nobis renatis praeparet, id est excitet, & efficiat, vt ea faciamus,
ducto euincitur.

XVIL.

Deus in renatis praeparat bona opera, non vt per illa tanquam per merita
nostra seruemur, hoc enim nullibi dicit scriptura: Sed vt in illis ambulemus
(inquit Apostolus) v. 10. id est, vt totam vitam nostram in illis, securi iam de
salute per solum Christum, perque Dei gratiam, transigamus: ad gloriam
nimirum Dei, ad vtilitatem & aedificationem proximi, atque vt declaremus
nos vere esse viuificatos in Christo, factosque nouas creaturas. Et denique
etiam, vt per ea tanquam per rectas semitas in aeternae haereditatis
possessionem inducamur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 65



Nemo igitur ex operibus, tanquam ex meritis seruari potest.

Quare sola gratia Dei seruatur, quicunque seruatur: vt merito dixerit
Apostolus: Gratia seruati estis per fidem, & hoc non ex vobis.

[page 129] Haec argumenta obseruaui in Apostoli contextu. Scio ad pauciora
posse contrahi: sed quando ipse Apostolus, quod poterat vno verbo dicere,
maluit multis explicare, quo melius doctrina salutis mentibus nostris
infigeretur: neque ego sum culpandus, quod hunc contextum in multa
argumenta resoluerim. Nam hoc etiam facio, vt praemonstrem viam fidelibus,
atque inprimis Theologiae studiosis, examinandi singula in sacris literis.

[Ver. 10.] Nunc versus hic 10, qui de bonis est operibus, examinandus nobis
est.

Primum illud, yap, Ipsius enim sumus factura: cuiusnam rei sit probatio,
antea dictum est: nimirum primariae propositionis Apostolicae, Ephesios non
esse seruatos ex operibus, quae fecerint ipsi, bonis & iustis, sed ex gratia Dei
per fidem: Ratio, quia quod nunc ad Christum conuersi bona faciant opera,
haec ideo faciunt, quia per gratiam regeniti sunt, facti noua creatura in
Christo, & quia Deus ea in illis praeparauit, & operatur. Non igitur ante
conuersionem potuerunt ex operibus seruari, cum ne ea quidem facere
potuerint. Nam antequam nos possimus bona opera nostra facere: necesse est,
fiamus nos opus Dei.

Sed neque post regenerationem, ex operibus bonis quae agimus, expectandum
est salutis complementum: quia non in eum finem ea Deus nobis praeparauit,
& operatur. in nobis, sed vt in illis ambulemus, vitamque nostram totam
transigamus ad ipsius gloriam, iuxta illud Christi, Sic luceat lux vestra, vt
videant vestra bona opera, & glorificent Patrem, qui in coelis est [Matt. 5.].

Et illud Apostoli, Siue editis siue bibitis, siue aliud quid facitis: omnia in
gloriam Dei facite. 1. Cor. 10.

Caeterum versus iste, practerquam quod confirmationem habet praecedentis
doctrinae, vt modo vidimus: summam etiam doctrinae de bonis operibus

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 66



continet: & commodum superiori de salute ex sola gratia, & per solam fidem,
subiecta fuit ab Apostolo haec etiam doctrina de bonis operibus, contra
calumnias Pseudoapostolorum, qui per doctrinam Apostolicam de salute ex
sola gratia per fidem, vociferabantur bona euerti opera. Apostolus igitur
ostendit, non ita se rem habere: imo stabiliri, quia non fiunt nisi a renatis in
Christo, & in quibus ea praeparat, operaturque Deus per suum Spiritum: sed
& alia esse illa bona opera, in quibus Deus vult nos ambulare, quam ipsi legis
doctores praedicent; & alium etiam esse bonorum operum vsum, quam illi
putent & doceant,

Sunt autem capita septem, quae hic habemus ab Apostolo, de bonis operibus.

1. Primum ex sententia totius versus colligitur: Est autem hoc, per doctrinam
gratiae & Fidei, non tolli aut extenuarii bona opera, vt iam vidimus: im0
stabiliri, quia non possunt fieri nisi ab ijs, qui gratia Dei, per fidem sunt
seruati. Ideo sequitur

2. Secundum, a quibusnam bona fiant opera: a tustificatis tantum, renatisque,
& factis noua in Christo creatura: sicut etiam boni fructus non nisi a bona
arbore fieri possunt.

Et hoc habemus in primo membro, & secundo. Primum enim membrum est
illud, Ipsius enim factura seu opus sumus. Secundum, creati in Christo lesu.

3. Tertium caput est, Vndenam sit facultas bona opera faciendi: ab eo, a quo
etiam fimus nouae creaturae, nempe a Deo. A quo enim habet arbor, vt sit
bona: ab eodem etiam habet, vt bonos proferat fructus. Et hoc, membro
primo, Ipsius enim factura sumus.

4. Quartum, In quonam propri¢ opera nostra vere bona sint, placeantque &
grata sint Deo: In eo, nimirum in quo & fimus nouae creature¢, & nostrae
placent personae, nempe in Christo. Sicut enim nos, quia nondum perfecte
sumus renati, & pristinam Dei imaginem consecuti, non possumus vero
placere Deo, nisi in persona Christi, sic neque opera nostra aut ver¢ bona
sunt, aut placent Deo, nisi in Christo, & propter Christum. Et hoc docet
membro secundo, dicendo: Creati in Christo lesu.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 67



5. Quintum, In quemnam finem regeneremur, flamusque nou¢ creaturae: non
certe vt otiemur, aut vt secundum carnem viuamus, sed vt bona faciamus
opera: Sicut etiam in hunc finem bonae fiunt, & plantantur arbores, vt bonos
proferant fructus: Et hoc tradit membro tertio, dicendo, ad bona opera,
nempe creati sumus in Christo.

6. Sextum, quaenam sunt bona renatorum in Christo opera: non cert¢ quae
sibi deligunt homines, aut etiam quae renati agunt ex infirmitate carnis suae,
sed quae Deus ipse per suum Spiritum in nobis praeparat, & facit vt
faciamus: hoc est, qui sunt veri fructus spiritus: Et hoc tradit membro, quarto,
dicendo, Quae praeparauit tpontoipaceyv 0 HeoC.

7. Septimum, Ad quem finem praeparet Deus in nobis bona opera, ac proinde
cur velit ea a nobis fieri: non vt per illa iustificemur, vitamque aeternam
promereamur: sed vt in 1js ambulemus, sicque nos vere vsuos esse & renatos
testificemur, eoque is qui nos regenerauit, quique illa in nobis praeparauit &
operatur, glorificetur, perque illa pergamus recta semper, donec in aeterna
recipiamur tabernacula. Hoc docet vlitimo membro, dicendo, V¢ in iis
ambulemus.

De quibus singulis capitibus postea seorsum fusius suo dicemus loco.
In praesentia, verba tantum percurremus.
[page 130] Ipsius factura seu opus sumus, creati in Christo lesu.

[Obser.] Cum supra dixerit ad Ephesios, Vos gratia seruati estis per fidem,
non ex vobis, nec ex operibus (vestris) ne quis glorietur: Hic vero probans
quod dixerat, mutet personam, & dicat, Ipsius enim sumus (scilicet omnes
etiam nos Iudaei ad Christum conuersi) factura: manifeste docet, quod
concluserat de Gentibus, idem quoque de se omnibusque piis Iudaeis voluisse
esse conclusum: neminem scilicet seruatum esse seruarive posse exoperibus
legis, sed omnes sola gratia Dei per fidem in Christum seruari: ac proinde
non esse, cur Ephesij sinant se seduci a Doctoribus legis, quasi ea sit ad
salutem necessaria, quando neque ipsis Iudaeis prodesse potuit ad salutem:
contineant igitur se in fide Christi, per quam solum seruati sunt omnes, tam
[udaei, quam Gentiles. Admiranda est prudentia Apostoli in scribendo. Non

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 68



sine caussa mutauerat personam, solis Gentibus dicens, Vos seruati estis
Gratia per fidem, vt supra vidimus: sed neque sine caussa hic denud mutat.
Ne putemus igitur Apostolum quidpiam scripsisse temere¢ aut imprudenter,
vel tantum propter elegantiam sermonis, mutare personas, aut aliud quid
scripsisse.

[2. Observ.] Obseruandum & illud, quod probaturus neminem ante
conuersionem ad Christum, posse bona opera facere, eoque nec per illa
seruari, non dixit, Deus enim iuuabit vos, vt possitis bona opera operari,
quasi potuerint & ipsi aliquid adferre a suo ad bona opera facienda, modo
Deus aliquid auxilij attulisset: sed ait, se iam esse opus Dei, & creatos in
Christo significans tunc temporis, cum scilicet essent extra Christum, eos
nihil fuisse aut potuisse ad salutem quod attinet, operari. Supra dixerat fuisse
mortuos: hic innuit, eos nil fuisse, quia iam sint opus & creatura Dei Creatio
autem ex nihilo fit. Ergo hic etiam magis ac magis deprimit vires liberi
arbitrij in homine non renato: quia homo non renatus, est ceu nihil. Sic lohan.
3. Oportet nasci denuo.

[3. Observ.] Docet etiam renascentiam totam esse ¢ supernis, & opus Dei: nil
igitur ad illam valent praeparationes nostrae, & vires nostrae, aut opera
nostra. Quis enim seipsum fecit vel creauit? Summus igitur opus Dei, non
hominum.

Caeterum ne putaremus Apostolum loqui de primo opere Dei, deque prima
creatione, qua scilicet omnes nos creat in vteris maternis: adiunxit, Creati in
Christo lesu. Duplex est creatio hominum: prima & secunda, Et vtraque in
Christo, & per Christum. Prima, Deus creauit omnia per Adyov; Secunda,
creat nos spiritualiter per eundem Aoyov: idque vt simus boni, & seruemur in
vitam aeternam: de qua plenae sunt scripturae. Vtramque tamen debemus
acceptam ferre Christo: in quo creati, & recreati sumus.

[4. Observ.] Creati in Christo ad bona opera. Hinc sequitur.
Primum, Quicunque renati sunt in Christo, non ad otium, vel ad mala opera,
sed ad studium bonorum operum destinatos esse: Et ita finis regenerationis

est studium sanctitatis. Sic Luc. I. Zacharias de fide redentionis dixit,
Visitauit & redemit plebem suam: vt sine timore, de manu inimicorum

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 69



nostrorum liberati, seruiamus illi, in sanctitate & iustitia, coram ipso
omnibus diebus nostris. Sic ad Titum 3. Apparuit benignitas Saluatoris
nostri, non ex operibus iustitiae quae fecerimus nos, sed secundum suam
misericordiam saluos nos fecit, per lauacrum regenerationis Spiritus sancti,
quem effudit in nos abunde per lesum Christum saluatorem nostrum, vt
iustificati gratia ipsius, haeredes simus secundum spem vitae aeternae: vt
abnegantes impietatem & secularia desideria, sobrie, pie & iuste viuamus in
hoc seculo, expectantes beatam spem, & aduentum gloriae magni Dei &
seruatoris nostri lesu Christi. Falsum igitur est, per gratiam & fidem tolli
simpliciter opera bona. Tolluntur officio, sed non re, officium enim gratiae &
Fidei, non conuenit, operibus.

Secundo, sequitur, nisi quis fiat opus Dei, eum non posse facere opera sua
bona. Nam illi soli ad opera bona creati sunt, qui opus Dei sunt, id est, noua
creatura. Nemo autem fieri potest opus Dei, nisi in CHRISTO & per
CHRISTVM recreetur, 1d est, regeneretur. Quicunque enim recreantur, in
CHRISTO recreantur. Ideo etiam Apostolus ait, Si quis est in Christo, noua
est creatura. [2 cor. 5.17.] Fuit enim hoc aeternum Dei consilium, vt omnia
per Filium fierent, & refierent, crearentur, & recrearentur: omnia inquam, id
est, quae refiunt, & recreantur, per voum Christum refierent, & recrearentur.

[lud, Quae praeparauit Deus.

[5. Observ.] Ambrosius & Augustinus de praeparatione aeterna, id est, de
predestinatione interpretantur. Sed nihil ad rem. tpontoaceyv, ab Eroypalo,
quod est promtum paratum & expeditum reddo, multum differt a verbo
npoopilewv, & praedestinare, praeparareque ab aeterno. Rem ipsam admitto,
nos ad ea bona opera esse in Christo creatos, id est, regenitos, ad quae etiam
suimus ab aeterno electi, pro sua quisque vocatione: alius ad opus
Apostolatus, alius ad opera politica, alius ad alia, omnes vero ad opera Fidei,
sanctitatis, & charitatis, quo & illud spectat, Et crediderunt quotquot
praeordinati fuerunt ad vitam aeternam [ Act. 13.]: Sed ad mentem Apostoli,
hoc in loco, nihil perrinere videtur: non enim ait, prgparatos fuisse ad opera:
[page 131] sed opera ipsa praeparata esse. Alij itaque referunt ad legem
moralem, vt sit sensus, illa esse bona opera, quae in lege morali praescripsit
Deus: quod ita perstringere voluerit Apostolus illos, qui ceremonias vrgebant:
Aljj ad cuiusque vocationem referunt, quod illa sint bona opera: ad quae

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 70



quisque a Deo vocatur, & praeparatur. Aljj aliter interpretantur. Sed (vt ante
dixi) Apostolus videtur loqui de praeparatione, qua Deus per suum Spiritum
disponit & afficit, promtamque facit mentem, voluntatem & cor nostrum ad
opera bona, tam omnibus Christianis communia, quam cuiusque vocationi
propria.

Persistit enim in hoc, vt ostendat, quicquid boni in nobis est, aut a nobis fit,
totum illud esse a gratia Dei per fidem in Christum. Proinde hunc locum
explico per illum ad Philip. Deus operatur in nobis velle, & perficere [Phil.
2.]: seu vt velimus & perficiamus. Et per illud lerem. Dabo timorem meum in
corda eorum, vt non recedant me. Item, Scribam legem meam in corda
eorum. [Jer. 31.] Et alibi, Faciam vt ambulent in praeceptis meis. Dum enim
ita nos disponit & idoneos facit ad bona opera: ipsa opera praeparat in nobis
Ac mihi videtur haec particula opponiilli, qua dixit v. 2. Ephesios ambulasse
in peccatis secundum principem potestatis, & spiritus operantis efficaciter in
filijs contumaciae. Contra igitur hic docet illos ambulare in bonis operibus,
quae Deus efficaciter in eis praeparat, id est, promta & expedita & factu
facilia in eis efficit per suum Spiritum sanctum, inque eis operatur. Tria enim
hic paucis verbis tradit Apostolus, Primum, Deum suagratia nos ex mancipijs
Diaboli, facere opus suum, in Christo, quasi ¢ nihilo nos creando, nouasque
creaturas faciendo: Deinde tales nos in Christo creari, non ad otium, sed ad
bona opera facienda nouis creaturis digna: Tertio, nec solum ad haec nos
creasse & ordinasse, sed etiam ea ipsa opera in nobis per suum Spiritum
promt, & facilia efficere, illuminato intellectu, flexa voluntate, purgato corde,
suppeditatis viribus ad ea promte, expedité & libenter praestanda: Ideo subdit
quorsum spectet haec praeparatio, V¢ (inquit) in eis ambulemus, 1d est, vt
reipsa in bonis istis operibus transigere vitam nostram facilé possimus. Hic
mihi videtur esse verus ac genuinus sensus. Dicitur ergo bona opera
praeparare, nempe in nobis, vt in suis principijs, dum suo Spiritu mentem
illuminat, cor purgat, voluntatem flectit, viresque & facultatem in eis
ambulandi suppeditat. Non solum autem Deus suppeditat vires, nosque
idoneos facit ad bona opera facienda, & ad vocationis nostrae munia
perficienda: verum etiam comitatur, regit, adiuuat, ac operatur in nobis in
finem vsque, iuxta illud Philipp. Qui incepit in vobis bonum opus, illud
perficiet in finem vsque [Phil. 1.]: Eoque felices successus dat operibus
nostris. Ita omnibus istis modis dicitur Deus npogtolpdletv bona in nobis

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 71



opera, quia efficit vt in illis promte, laeto animo, & expedite ambulemus, id
est, vitam nostram traducamus.

[6. Observ.] Caussas salutis nostrae denuo hic a Paulo indicari: efficientem
primam, quia Deus nos facit opus suum, & reformat: caussam efficientem
secundam ac proximam, quia Christus hanc regenerationem, tanquam
mediator promeritus est, & nos in ipso vt in capite, & per ipsum reformamur:
formalem, quae est ipsa regeneratio: & finalem, quia in hunc finem regenerat,
& ad bona opera creat, eaque praeparat in nobis, vt in eis reipsa promte,
libenter, & constanter ambulemus, totamque vitam nostram transigamus.

PARS ALTERA CAPITIS SECVNDI.

II. Quapropter mementote, quod vos quondam Gentes in carne, qui vocamini
(o Aeyopevor) praeputium (omnes enim Gentes adhuc etiam tunc ita
vocabantur in Israel) Qui vocamini ergo praeputium, ab ea quae vocatur
circumcisio in carne (&) quae manibus fit: Mementote inquam

12. Quod (vos) eratis in tempore illo, sine Christo, abalienati a Repub.
Israelis, & extranei a pactis (seu a Testamentis) promissionis, spem non
habentes, & d0cot in Mundo.

Syriac. in vers. 11. illud év capki, Gentes in carne, habet carnis, id est, qui
fuistis carnales, seu toti caro.

In vers. 12. illud tf\g moMBeiag Israélis, vertit Conuersationem, Alieni eratis a
conuersatione Israelis, id est, quibus cum Israele nihil commune erat in iis,
quae ad religionem pertinent. Scholia sensum vtriusque versus sic exprimunt
paucis, 0éhet ginelv, Ot LUETG O dkpdPuoTol &v 1ol Eumpocbev ypovoic,
AALOTPIOL TjTE TOD Oeod, Kai énayyehov: Id est, erratis sine Deo propitio:
quia sine Mediatore: eratis extra Ecclesiam, eoque sine verbo Dei.

13. Nunc autem in Christo lesu, vos qui quondam erratis longe (Loxpav pro

longinqui) prope (&€yyvg, pro propinqui) facti estis, in sanguine Christi, id est,
per sanguinem Christi. Medium enim ostendit, per quod facti sint propinqui:
per sanguinem lesu Christi, quia per illum sublatae inimicitiae, vt postea

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 72



explicabit. Hoc autem contigit illis, cum in Christo fuerunt, id est, per fidem
Christo insiti. Ita placet primum vertere, [page 132] vt sonat, in Christo lesu:
alterum, Persanguinem Christi.

14. Ipse enim est pax nostra U@V (quasi dicat, nostri omnium) qui fecit
viraque vnum.

Sic etiam Syrus: virosque. Alij, ex virisque vnum. Et (qui) intermedium
parietem maceriae soluit: inimicitiam in carne sua, id est, per Crnem suam.

Meootoryov tod paypod: vocant Latini, intergerinum parietem, quo scilicet
domus vna a domo alia diuiditur. Et ppaypog a verbo ¢pdrt tm, quod est
sepio, ideo septum & sepem seu maceriem significat.

Syrus explicat dicendo: Et dissoluit maceriem, quae erecta stabat in medio.
Sic ille. Haec autem fuit lex de ritibus & cultu: ideo subdit:

15. Legem mandatorum in decretis (sitam) abrogans: vt duos conderet
(crearet. in semet ipso in vaum nouum hominem, faciens pacem.

Syr sic legit Et inimicitias per carnem suam, & legem mandatorum cum
mandatis eius aboleuit: vt vtrosque conderet in semet ipso in vaum filium
hominis nouum, & fecit pacem.

Beza etiam a superiori versu seiungit illam intergerini parietis explicationem,
& coniungit cum ver. 15. sic legens.

Inimicitiis, id est, lege mandatorum, quae in ritibus posita est, per carnem
suam abolitis: vt ex duobus illis conderet in semet ipso vaum nouum
hominem, faciens pacem.

16. Et vt reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo per crucem perempta
inimicitia per eam.

17. Et veniens euangelizauit pacem vobis qui longe (id est, qui longinqui

eratis) Et ijs qui prope (id est, qui propinqui erant) hoc est Gentibus &
[udaeis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 73



18. Quia per illum habemus adductionem vtrique in vno Spiritu ad Patrem.

Syrus: Quoniam per ipsum facta est ascensio nobis vtrique in vno Spiritu ad
Patrem. Beza etiam vertit, mpocaywynv aditum seu accessum.

19. Igitur non amplius estis hospites & incolae (alij inquilini) sed (estis)
conciues sanctorum, & domestici Dei.

Syr habet, Filij ciuitatis sanctorum, et filij domus Dei: pro ciues, et domestici,
Hebraica phrasi.

20. Superstructi (seu, superaedificati) super fundamentum Apostolorum &
Prophetarum: Existente (ad verbum) summo (alij, immo) angulari lapide,
ipso lesu Christo. Seu (vt alij vertunt) cuius (scilicet fundamenti) imus
angularis lapis, est ipse Iesus Christus.

Syr. Et aedificati estis super fundamentum Apostolorum & Prophetarum. Et
ipse factus est caput anguli aedificij, lesus Christus.

21. In quo omnis structura, seu totum aedificium congruenter coagmentatum
crescit in templum sanctum in Domino.

Yvvoapuporoyovpévn. apuodlopat, est coaptor: dppoioyoduar, rationabiliter &
congruenter coaptor:, cuvappoloyodual igitur, est vna cum alijs congruenter
aptor, & accommodor in ¢dificio.

Syrus: Et per eum (Christum lapidem angularem) coniungitur totum
aedificium, & crescit in templum sanctum in Domino.

22. In quo & vos coaedificamini (nempe nobiscum vna aedificamini) in
habitaculum Dei (id est, vt sitis habitaculum Dei) per Spiritum (sanctum.)

Syrus coniungit cum superiori versu hoc modo, Totum aedificium per

Christum crescit in templum sanctum in Domino: Dum & vos in eo
aedificamini in habitaculum Dei per Spiritum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 74



[Explicatio textus 5.11.] Hactenus tam de Gentibus, quam de Iudeis, duo
conclusit: vnum, omnes ex aequo fuisse mortuos in peccatis, & natura filios
irae, id est, aeternae damnationis haeredes: alterum vtrosque ex aequo per
misericordiam Dei in Christo viuificatos esse, & 1am in coelo cum Christo, &
in Christo sedere: eoque nullis ipsorum meritis, sed sola Dei gratia per fidem
in Christum seruatos esse, & iure aeternae vitae donatos: vt 1am illis nil aliud
restet cogitandum, quam vt facti iam nouae creaturae in Christo ambulent, id
est, totam vitam transigant in illis bonis operibus, ad que sunt in Christo
recens creati, & quae illis praeparauit Pater facienda: vt per h¢c tum Deus
glorificetur, tum proximus aedificetur, tum ipsi in possessionem aeternae
coelestisque haereditatis perducantur.

Nunc eandem doctrinam ad Gentes speciatim applicando, & peculiarem
illorum statum, in quo antea fuerant, cum praesenti conferendo, demonstrat,
Ephesios habere aliquid amplius caussae, cur memores tanti beneficij debeant
gratiam habere Deo per Christum, & in eius fide perseuerare. Ea ratio haec
est: quia cum Gentiles magis procul abessent a Deo, quam Iudaei (i) enim
comparatione illorum, erant propinqui Deo) attamen tam illos, quam hos
collegit sub se tanquam sub vno capite Christus, & diruta macerie, qua
populus gentilis arcebatur ab Ecclesia, coniunxit illos cum populo Dei, &
fecit ciues Sanctorum, & domesticos suos, im0 membra sua per Spiritum
sanctum. Magis autem procul fuisse Gentes a Deo, eoque in statu
miserabiliori, quam fuerint ludaei, hinc demonstrat: quia ad externa quod
attinet, (nam interne, omnes ex aequo fuisse filios ire, & contumaciae,
superiori parte demonstratum fait) quia igitur ad externa quod attinet, Tudei
habebant foedus cum Deo, habebant promissiones de Christo seruatore,
habebant oracula Dei sacrasque literas, & Sacramenta, eoque erant Ecclesia
ipsa Dei, Gentiles vero erant sine Chri sto, sine promissionibus, sine Deo, in
Mundo: idcirco concludit Apostolus, ITudgos fuisse propinquos, Gentiles
autem longinquos a Deo, & a salute. Cum autem collecti & ipsi sint & Christo
in vnum [page 133] corpus cum Iudaeis, & sub vno capite, quod est Christus
ipse, & per eundem Spiritum simul viuificati, Deo vniti, & Ecclesiae
consociati: habent cur gratias agant Deo, & cur debeant manere in fide Christi
constantes. Hic est Scopus Apostoli & hic, & in tota Epistola. Vbi interim
obseruandum est, Apostolum hic incipere explicare i1d, quod vno verbo
dixerat cap. 1. ver. 10. De officio Christi, nempe aeternum Dei decretum
fuisse, vt in plenitudine temporum, Christus restauraret, & recolligeret omnia

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 75



in vnum corpus, tam quae in coelis, quam quae in terris. Nunc describit
Apostolus ex parte, hanc davakepoaAiaioctv: cum narrat, per quem, &
quomodo, non solum Iudaei, qui propter peccata diuisi erant a Deo, denuo
fuerint recepti in gratiam, sed inprimis Gentes, quae auulsae erant a Deo, &
separatae ab Ecclesia, tum reconciliatae sint Deo, tum consociatae Ecclesiae
Dei, ita vt omnes tam Iudaei, quam Gentiles in vnum Ecclesiae corpus sub
eodem capite coierint.

Omnes mortui cum essent in peccatis, fuerunt auulsi a Deo fonte totius vitae,
tam [udaei, quam Gentiles: fuerunt etiam auulsi a se inuicem per Legem,
vnum populum ab altero diuidentem, vnde ortae erant inimicitiae inter ipsos:
Haec fuit avaxepalainoic vtriusque populi: quam descripsit partim initio
capitis, & partim hic v. 11. & 12. de Gentibus speciatim loquens: At per
Christum tollentem peccatum, & inimicitias, legemque & eius maledictionem
abolentem, omnes fuerunt recollecti, adglutinati Deo, & sibi inuicem
consociati in vnum corpus, imo in voum tantummodo hominem. Haec fuit
avaxepaloimolc, quam partim supra, sed maxime hic manifeste, & luculenter
describit.

[Partitio.] Nunc tenemus scopum & summam eorum, quae hic agit Apostolus.
Ita duo sunt praecipua capita huius partis: Caput primum, quo describitur
specialis Gentium auulsio a Deo, & ab Ecclesiae corpore: ver. 11. & 12. Et
caput secundum, quo explicatur eiusdem populi, tum cum Deo, tum cum
corpore Ecclesiae conglutinatio, & dvaxepalaimnoic: a ver. 13. in finem
vsque. Caeterum quia hoc etiam caput vbi explicatur reconciliatio cum Deo,
& cum eius Ecclesia, varia habet membra, ideo maioris perspicuitatis caussa,
totam hanc partem, seco in quatuor particulas: quarum prima continetur
duobus prioribus versibus, 11. & 12. In hac demonstraturus magnitudinem
beneficij, quod per Christum acceperunt, quia consociati sunt Deo, &
Ecclesiae eius: describit miserabilem statum, in quo antea fuerant, & quot
quantisque bonis fuerint priuati.

Secunda continetur v. 13. 14. 15. 16. In hac describit per quem, & quomodo
reconciliati fuerint Deo, adeoque & cum eius familia, cum populo scilicet,
seu Ecclesia Dei: & per Christum, inimicitias suo sanguine tollentem, eoque
legis maledictum, & litem abolentem.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 76



Tertia, continetur ver. 17. & 18. in qua describitur, quomodo beneficij per
Christum parti, antea descripti, facti fuerint participes: per Euangelij scilicet
praedicationem, qua non solum Iudaei, qui erant prope, sed etiam Gentes, qui
erant procul, ad Christum vocati sunt, & in eius Ecclesiam asciti.

Quarta, vers. 19. in finem vsque: In qua conclusio continetur eorum, quae
praedicta sunt: Gentiles ad Christum vocatos, & in Ecclesiam ascitos, iam
non esse amplius aduenas & peregrinos: sed ciues sanctorum, domesticos
Dei, & Ecclesiam ex Iudaeis & Gentibus simulliam constantem: Et qualis sit
haec Ecclesia, quomodoque a Christo semper viuificetur, sustentetur, in finem
vsque seruetur, & in quem finem.

Haec summa est beneficij, per sanguinem Christi, nobis Gentibus parti: pro
quo vult Apostolus nos perpetuo benedicere & laudare Deum per lesum
Christum, quod omni benedictione spirituali nos benedixerit in Christo.

Finis enim totius huius narrationis, & beneficiorum Dei in Christo
explicationis, est cumprimis ille, de quo in capite 1. Benedicendum esse
Deum, quod benedixerit nos: Benedicendum inquam corde, lingua, opere, seu
studio sanctitatis.

Nunc singulas particulas & versus percurro: Et quae inde colligenda sit
doctrina, demonstro

[Ver. 11.] Quapropter mementote, quod vos quondam Gentes, in carne,
ow\eyouevol praeputium ab ea quae vocatur circumcisio, in carne manu
facta.

[Ver. 12.] Mementote inquam, Quod vos quondam Gentes eratis in tempore
illo, &c.

Summa est. Vult Paulus, vt Ephesij, & nos in ipsis, memoria perpetua
teneamus tum miserum statum, in quo fuimus antequam per gratiam Dei,
perque fidem seruaremur: tum ipsum Christi beneficium grato animo
recolamus. Ac primum de statu priori nostro, agit, dicendo: Mementote, &c.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 77



Huius autem memoriae finis est, vt hinc melius etiam beneficium Christi,
quod sola Dei gratia per fidem consequuti sumus, intelligamus, & gratiam
Dei ne contemnamus. Proinde notanda est particula, A6 propterea, seu,
Quapropter mementote.

Pendet igitur haec adhortatio a superioribus. Quid autem concluserat? Nos
gratia Del, sine operibus nostris, per solam in Christum fidem, seruatos esse:
ita vt si quid etiam bonorum operum nunc faciamus, totum illud sit a gratia
Dei, qui nos fecit opus suum, & recreauit in Christo, bonaque opera in nobis
praeparat, vt in eis ambulare possimus.

[page 134] Cum igitur hoc singulare sit & immensum Dei beneficium per se,
merito debetis, Ephesij, grata memoria cogitare, quales antea vestra natura
fueritis, vt melius quales iam sitis per gratiam Dei, intelligere valeatis: eoque
& gratos vos Deo praebere, & vt in hoc praesenti statu perseueretis, operam
dare, facilius possitis. Haec est vis illius particulae, A16, quapropter.

[Observ. 1.] Hinc docemur, quo plura & maiora post conuersionem ad
Christum, beneficia accepimus a Deo per ipsius gratiam: €0 magis nos
debere, nostrorum maiorum in quibus ante conuersionem fuimus, miserique
status, vnde liberati sumus, meminisse. Quorsum verd haec memoria? Ne
insolescamus, neue gloriemur: sed semper humiles viuamus in conspectu Dei,
& Ecclesiae: qui est primus salutis gradus. Hinc etiam gratia Dei illustratur.
Ideo etiam Paulus semper meminerat status sui, quum persequebatur
Christum.

[Observ. 2.] Vnde etiam discimus veram & Christianam sapientiam, in his
duabus rebus consistere, in cognitione nostri, id est, miseriae nostrae,
infelicisque naturae, & in cognitione Dei, beneficiorumque eius erga nos:
quando etiam Apostolus vtramque cognitionem quam diligentissim¢ hic
commendat Ephesijs: Mementote, quod fuistis Gentes, praeputium, sine
Christo: Nunc autem per Christum vos qui erratis longi facti estis, prope.

Ponit autem primum propositionem breuem, vers. 1. Deinde illam per partes
explicat, vers. 12.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 78



Propositio haec est, Vos quondam eratis Gentes in carne, & praeputium: Sed
quid hoc significat? Sequitur Explicatio per partes principales: Eratis sine
Christo, alieni a Republica Israélis, extranei a pactis promissionis, spem non
habentes, d0¢10t in mundo: Enquid sit esse Gentes & Preputium: ijs enim
duobus nominibus vocabantur omnes, qui non erant ex Israél, & de populo
Dei.

Ad propositionem igitur quod attinet, duo illis in memoriam reuocat: vnum
quod fuerint quondam Gentes in carne, nempe vna cum alijs etiam Gentibus,
quae adhuc sunt Gentes in carne. Vtitur enim titulo quo omnes Ethnici, & qui
erant extra Ecclesiam Dei, appellari solebant, nempe Gentes in carne.

Quid autem est esse Gentes in carne? Ambrosius interpretatur carnales esse.
Et sic Apostolus omnes non renatos, ait esse in carne. ad Rom. 8. Qui in
carne sunt (1d est, non renati, & vinentes secundum carnem) Deo placere non
possunt: Esse autem in Spiritu eos vocat, qui renati sunt: ideo subdit ibidem,
Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu. Siquidem Spiritus Dei habitat in
vobis. Christus vocat simpliciter carnem, Ioh. 3. Quod natum est ex carne,
caro est. Ita esse in carne, & esse carnem, idem sunt.

Quid igitur est esse Gentes in carne? nil aliud, quam esse homines Deo
abominabiles & inuisos: 1uxta Pauli interpretationem, Qui in carne sunt, Deo
placere non possunt: Eoque est esse filios irae & perditos.

Quare quod quidam interpretantur in carne, id est, secundum carnem: non
potest hic quadrare. Ait enim, quondam eratis incarne: Significans, nunc
igitur non esse amplius in carne. Atqui etiam post conuersionem, erant
Ephesij Gentes secundum carnem, quia nati ex Gentibus quoad carnem.

[2. Praeputium.] Alterum, quod in hac propositione dicit, est; ita Gentes
solitas fuisse vocari praeputium: vt qui etiam ad Christum conuersi sunt, si
non admittant circumcisionem, seque toti legi subijciant, ij a nonnullis
soleant etiamnum vocari praecputium, quasi execrabiles & immundi. A quibus
nam ita vocantur, etiam in Ecclesiam asciti? non quidem ab omnibus Iudaeis,
sed ab illis tantum, qui circumcisi sunt in carne tantum, non autem in corde.
Nam qui vere pij erant inter [udaeos, non vocabant fratres ex Gentibus,
praeputium, seu incircumcisos: agnoscebant enim eos esse vere circumcisos,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 79



nempe in corde: sed illi tantum hoc nomine per contumeliam eos appellabant,
qui tantum circumcisi erant in carne, circumcisionem cordis ignorantes. Hoc
est quod ait, 01 Aeyopevol dxkpoPuotia, ab ea quae dicitur circumcisio in
carne.

Nam quod tunc, etiam conuersos ad Christum fratres ex Gentibus, falsi &
carnales Iudaei, hoc nomine appellarint, eoque habuerint eos pro
execrabilibus & immundis, hinc liquet.

Primo, quia Pseudoapostoli vrgebant circumcisionem Gentibus, dicentes,
illos non posse seruari, nisi circumciderentur, vt Paulus testatur Act. 15.

Secundo, inde, quia Petrus fuit ab illis, qui erant ex circumcisione
reprehensus, quod ingressus fuerit ad eos, qui habebant praeputium (id est, in
domum centurionis) [Act. 11.] quem tamen audierant credidisse in Christum:
ita inquam ea de re contenderunt cum Petro fratres, qui erant ex
circumcisione, vt opus ei fuerit longa apologia. Constat igitur Apostolum non
exprobrasse Ephesijs, quod fuerint incircumcisi, cum adhuc etiam haberent
praeputium: sed narrasse, quam obminabise esset apud ludaeos nomen
praeputij, nempe ita vt etiam nunc quicunque non circumciduntur, vtut
conuersi ad Christum sint, per contumeliam vocentur praeputia, id est, Deo
execrabiles, dignique qui excindantur. Simul vero etiam perstringit illos
Tudaeos, a quibus fratres ex Gentibus vocabantur praeputium: quod scilicet
tales Tudaei, hypocritae essent, habentes circumcisionem duntaxat in carne,
[page 135] carentes autem circumcisione cordis: Nam significare voluit illa
antithesi, Gentes in carne, & circumcisionem in carne, Iudaeos illos non
minus carnales esse, quam olim fuerint Gentiles: Eoque illorum iudicium de
fratribus ex Gentibus, esse falsum, quod qui circumcisi sunt corde, vti erant
fratres ex Gentibus, ideo tamen eos preputia appellarent, quod carnis
circumcisionem non admitterent: sed vtur isti Iudaei fallerentur, sensus
Apostoli est perspicuus, Ephesios vna cum alijs Gentilibus, fuisse quondam
immundos & execrabiles in conspectu Dei, & totius Ecclesiae Dei, eoque
illorum statum fuisse miserabilem, & infelicissimum. Haec est summa
propositionis.

1. Hic primo obseruandum, duplicem esse circumcisionem: vnam carnis,
alteram cordis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 80



Circumcisio carnis, erat illa, que, (vt hic docet Paulus) fiebat in carne tantum,
& manibus hominum. Haec solis Iudaeis mandata fuerat, nihilque aliud erat
quam signaculum 1ustitiae fidei, vt Rom. 4. docet Apostolus: Et (vt Paulus
loquitur) constabat litera, non Spiritu. Et ideo temporaria, vsque ad Christum.

Circumcisio cordis est illa, qua per fidem & Spiritum sanctum corda
purificantur: & quae ideo etiam Spiritu constare dicitur: hgcque erat iustitia
interna, cuius symbolum erat circumcisio in carne: Ac proinde haec erat
anima prioris: & ideo etiam perpetua: Et communis omnibus Electis, tam ex
Gentibus, quam ex Iudaeis: de qua praeceptum apertum extat Deuter. 10. &
30. Circumcidite praeputia cordis vestri. Hanc volebat Deus per se, alteram
propter hanc vsque adeo, vt si, quae in carne fit, careret illa, qua
circumciduntur corda: Deus hanc per Prophetas damnaret, & abominaretur:
quid ita? quia mera erat hypocrisis. Idem de baptismo, qui successit
circumcisioni, sentiendum est: Vnus est Aquae: alter Spiritus: Et ille propter
hunc institutus est, ac proinde si baptismus Aque¢ careat baptismo Spiritus,
mera est hypocrisis: Et gloriatio in tali Baptismo, vana est & inanis.

Ex illa duplici circumcisione, tria circumcisorum genera constituebantur: Aljj
circumcisi tantum erant in carne, vt ludaei hypocritae: quos etiam hic
perstringit Apostolus. Alij Spiritu tantim, & in corde: vt pij ex Gentibus, vt
ante Christum lobus, Naaman Syrus, Cyrus: Et post Christum, Centuriones,
Ephesij. Aljj vtraque erant insigniti: vt pij inter ludaeos, Apostoli.

[Observ. 2.] Apostolus improbat ac perstringit illos fratres ex circumcisione,
qui ideo Gentiles ad Christum conuersos pr¢putia, id est, incircumcisos
vocabant, quod carnalem circumcisionem non admisissent: & vtut cordis
spiritualiqui circumcisione essent ornati. Non dissimiles certe illi Tudaeis
sunt, qui nos iam damnant & execrantur, quoniam licet edamus corpus
Domini spiritualiter, & per fidem, non tamen admittimus carnalem
manducationem, quasi spirituali manducatione non simus vere Christo
incorporati. An igitur ipsorum iudicium probetur Apostolo, ex hoc loco
manifestum est. Sicut vera circumcisio illa est, quae fit in corde per Spiritum:
sic vera manducatio corporis Christi, est quae fit per fidem & Spiritum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 81



Sequitur Explicatio propositionis: Quid est esse Gentilem, & praeputium?
Docet per partes quinque.

[Ver. 12.]

1. Eratis sine Christo:

2. Alieni a Republica Israélis:

3. Extranei a pactis promissionis:
4. Spiritum non habentes:

5. Sine Deo, d6cot in mundo.

Quid horribilius, quid infelicius excogitari potest his malis? Talia autem mala
sequebantur illos, qui erant Gentes & praeputium. Quid igitur peius, quam
esse Gentilem & praeputium? Tales autem vos fuistis o Ephesij.

Questio moueri potest: Quomodo Ephesij iam conuersi, fuerunt aliquando
sine Christo, cum fuerint Electi in Christo, & per Christum in cruce redenti,
antequam nascerentur.

Resp. Si Electionem spectemus, fatemur fuisse in Christo electos: si
redemtionem, per Christum fuisse redentos: sed de hac re non loquitur
Apostolus.

[11i propri¢ dicuntur esse in Christo, qui Spiritu Christi illi sunt adglutinati,
eoque & renati: De qua Rom. 8. Qui non habet Spiritum Christi, hic non est
eius. Et de hac etiam hic loquitur.

Obseruandus est iste ordo:
1. Primum ait, eos fuisse sine Christo.

Sicut habere Christum, est fundamentum bonorum omnium, quia ipse est
1anua & ostium in possessionem bonorum, vitae praesentis & futurae: Sic
carere Christo, initium est omnium malorum, quae hic ordine narrantur ab
Apostolo, & quae se inuicem consequuntur. Explico. 1. Qui Christo,
Ecclesiae capiti adglutinatus est: is etiam toti corpori est associatus, eoque
membrum est Ecclesiae, & communionem habet cum sanctis omnibus. Vsque
adeo sunt inseparabiles, Christus & Ecclesia, caput & membra: vt Ecclesia

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 82



nonnunquam in scripturis Christus ipse appelletur [1. Cor. 12.]: Christus
inquam totus & perfectus. Contra igitur qui Christo non adhaeret: is neque
cum Ecclesia habet communionem. Ideo recte postquam dixisset, Erratis sine
Christo, subiecit, alieni a Republica Israelis, 1d est ab Ecclesia: quae diuersis
respectibus & Respublica, & regnum vocatur.

2. Qui in Ecclesia est, is etiam foedere coniunctus est cum Deo, & habet
promissiones de salute vitaque aeterna. In ea enim sola, verbum Dei purum
habetur, syncereque praedicatur: quae est [page 136] nota verae Ecclesiae:
vnde columna & firmamentum veritatis vocatur 1. Tim. 2. Tam enim non
potest Ecclesia carere verbo, quam ciuitas legibus: immo quam corpus
viuum, anima. Ergo contra, qui extra Ecclesiam est, iis verbo, verbique vera
cognitione destituatur necesse est. Ideo recte postquam dixisset alieni a
Repub. Israélis, Subiecit, & extranei a pactis promissionis. AwoOnkn, &
Hebraice n»72 foedus est, in quo continentur pacta: quale solet esse inter
principes & subditos: Princeps stipulatur a subditis fidem & obedientiam,
ipse vicissim promittit illis pacem, & commodam vitam. Deus foedus inijt
cum Adam primum postea cum Abrahamo renouauit, & cum alijs Patribus:
promissio Dei, de qua hic loquitur, fuit; Ero Deus tuus, & seminis tui post te
foedere sempiterno. Quid est Deum, esse Deum alicuius? Christus docet,
dicendo: Deus non est Deus mortuorum, sed viuentium [Matt. 22.] Est igitur
esse donatorem & autorem vitae illis, quorum dicitur esse Deus. Cuius vero
vitae? Et praesentis, & maxime futurae, Apostolo interprete, ac dicente,
Pietas promissiones habet praesentis vitae pariter & futurae [1 Tim. 6.].
Haec vero haberi non poterat nisi per Christum: ideo in illa promissione
continebatur Christus.

Quare haec est promissio, de qua hic loquitur, & eadem semper fuit a condito
orbe. Ac proinde in singulari vnam vocat émayyeliav: quae est foederis
substantia. Caeterum conditiones, quas stipulabatur Deus, ad summam & in
substantia eaedem fuerunt, Fides scilicet viua cum dilectione Dei coniuncta:
Et obedientia: sed pro diuersitate temporum, in accidentibus fuerunt variatae:
quia ante Mosen paucas instituit ceremonias, per Mosen multas. Per Christum
abrogatae istae fuerunt, & pauciores ac faciliores substitutae.

Atque hoc sibi voluit Apostolus, cim vnam promissionem nominauit, & plura
pacta

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 83



Ab 1js ait, extraneos fuisse Ephesios: quare? quia extra Ecclesiam erant, in
qua sola sacre literae continebantur, & praedicabantur. Quid hinc sequebatur?
aliud ingens malum, nempe,

3. Quod nullam poterant habere spem vel remissionis peccatorum, vel
aeternae vite. Ratio, quia spes nititur fide, Fides autem, verbo Dei: Heb. II.
Fides est substantia sperandarum rerum. Roman. 10. autem ait, Fides ex
auditu. Item ait idem Apostolus, Omnia quae scripta sunt, ad nostram
doctrinam scripta sunt. Vt per patientiam & consolationem scripturarum,
spem habeamus. Nititur ergo & ipsa scripturis. Quare cum Gentes non
habuerint scripturas, & promissiones: quomodo potuerunt vilam habere spem
salutis: Item 1. Tim. 1. Christus vocatur nostraspes: cum ergo essent sine
Christo, spem salutis habere non poterant Gentes, extra Ecclesiam posite, &
extra Christ. Cum dicit, spem non habentes, intellige veram ac firmam,
veritatique verbi Dei nitentem. Nam alioqui etiam Gentiles lactabantur
spebus a suis sacerdotibus: sed spebus inanibus & vanis, ac falsis. Sequitur,
Et 88¢ot in mundo.

4. ABeot erant, quia non cognoscebant viuum Deum, neque eum colebant,
sed negligebant: Athes. @010t etiam, quia negligebantur a Deo, sinebanturque
ambulare in peccatis.

Caeteroqui d0¢eog etiam dicitur, qui aut negat vllum esse Deum, aut eum res
mortalium non curare contendit: aut qui nulla numinis religione tenetur. Hoc
modo & sensu non videtur Apostolus voluisse dicere Ephesios fuisse d0éovc:
cum multos Deos adorarint, & habuerint templum Diang. Sed tantum quod
non habuerint verum Deum.

At dices, quomodo fuerunt sine Deo, cum Apostolus dicat in Actis, Deum non
longe abesse ab vnoquoque mortalium [Act. 17.]. Et probet Arati dictum,
louis omnia plena? Item Rom. 2. Deum. esse Deum non solum ludaeorum,
sed etiam Gentium? Resp. Non negare Apostolum, quin Gentiles fuerint
creati 2 Deo vero, & ab illo regerentur, omniaque haberent bona: sed negare,
eos verum Deum habuisse, 1d est, cognouisse, coluisse, propitium habuisse.
Fuerunt igitur sine Deo, nempe a se cognito, a se culto, a se amato, eoque &
propitio: sed non fuerunt simpliciter sine Deo creante, mundumque regente,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 84



& implente. In mundo, opponitur Ecclesiae Ecclesia est coetus sanctorum:
mundus vero coetus impiorum, cuius Satan princeps esse dicitur.

Alludit ad 1d, quod supra dixerat, eos ambulasse in peccatis iuxta seculum
mundi huius. Ideo ad superiores particulas omnes referenda est: Erratis in
mundo sine Christo: in mundo sine Ecclesia. Qui enim sunt hoc sensu in
mundo, extra Ecclesiam sunt, omnesque sine Christo, sine promissionibus
Dei, sine spe, sine Deo. Qui eripiuntur ex mundo hoc, liberantur omnibus ijs
malis, & contrarijs bonis donantur: Et sic erepti fuerunt Apostoli, Ego (inquit
Christus) elegi vos de mundo. Sic Ephesij, sic nos per gratiam Dei, erepti
fuimus.

Meminerimus igitur & nos, quales fuerimus in mundo, inter profanos
homines, inter Idololatras, sine Christo, alienati a vera Ecclesia, destituti
sacris literis, id est, vera puraque verbi Dei praedicatione, spem firmam
salutis non habentes, denique sine Deo: Nunc autem nos inde ereptos esse
gratia Dei: eoque simus grati.

[II. De coniunctione cum Ecclesia. Ver. 13.] Sequitur ergo particula, secunda,
de beneficio redemtionis nostrae, coniunctionisque cum vera Ecclesia, per
Christum factae.

Nunc autem in Christo lesu, vos qui quondam eratis longe, facti estis prope,
per sanguine Christi.

Primum totum hunc contextum breui analysi, resoluam in suas partes. Deinde
singulos versus explicabo, & quae inde colligenda sit doctrina, indicabo.

1. Proponit propositionem de vocatione Gentium ¢ mundo, [page 137]
eorumque coniunctione cum Deo, & eius Ecclesia, per Christum facta: quam
postea propositionem explicat. Propositio est in versu. 13. Hec autem est. Qui
quondam eratis longe (nempe a Christo, ab Ecclelia, a foedere, &
promissione, a spe, @ Deo:) nunc per Christum, perque eius sanguinem facti
estis, prope (id est, copulati Christo, coniuncti cum Ecclesia, vniti foedere
cum Patribus, & fide ac spe cum Deo.) Hec est propositio. Propositionis
explicatio, & expolitio, reliquis versibus continetur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 85



Versu itaque 14. Primo explicat caussam efficientem huius reconciliationis,
pacis, ac kot voviog cum Deo, & cum populo, Ecclesiaque Dei. Facta est
enim vnio & coniunctio in persona Christi, & per Christum, cum duobus,
cum Deo, & cum eius Ecclesia: sublatis scilicet inimicitijs, quae erant inter
Deum & homines, & inter vtrumque populum.

Et vtramque simul tractat: sed incipit a notiore, hoc est, ab ea coniunctione,
quae cum Ecclesia Dei facta est, dicendo, in v. 14. Ipse enim est pax nostra,
qui fecit ex vtrisque vnum. De ea quae facta est cum Deo, loquitur in v. 16.
Vtriusque caussa efficiens est Christus.

Deinde in hoc eodem v. 14. explicat modum, quo fecit ex vtrisque vnum
Christus: modum hunc explicat simili.

Intermedium parietem (inquit) maceriae diruit: Quod disertis explicat verbis
versu insequenti: Ergo v. 15. primum perspicuis verbis modum illum declarat,
quo vtrumque populum conciliauit simul, dicendo:

Inimicitiis sublatis (qug scilicet erant inter vtrumque populum) per carnem
suam.

Secundo docet, vnde illae fuerint ortae inimicitiae: ex lege per occasionem,
quatenus propter legem Iudaei contemnebant & oderant Gentes, qui talia non
praestabant, quae ipsi, & vicissim Gentes oderant Iudaeos, a quibus videbant
se contemni: morum enim dissimilitudo & religionis, ceremoniarumque
animos alienat hominum a se inuicem. Ideo volens tollere effectum Christus,
id est, inimicitias: sustulit caussam, legem cum suis tot mandatis & ritibus.
Idcirco ait, legem mandatorum in decretis sitam, abrogans: sustulit etiam
legem, id est, maledictionem legis, vnde inter Deum & populum vtrumque
erant inimicitiae.

Ideo tertio caussam finalem huius abrogationis legis duplicem affert, vnam in
hoc v. 15. dicendo:

Vt duos conderet in semet ipso in vnum nouum hominem, faciens pacem:
alteram in v. 16. dicendo: Et vt reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 86



Caussam autem, quam alij vocant materialem salutis, alij meritoriam, seu
promerentem, qua totum hoc beneficium promeruit & obtinuit, impetrauitque
a Deo Patre Christus, quater repetit in singulis nimirum versibus: v. 13.
dicens, Per sanguinem Christi, v. 14. dicens, per carnem suam. v. 15. dicens,
in semet ipso. v. 16. dicens, per carnem.

Haec est horum quatuor versuum resolutio & summa.

[Ver. 13.] Nunc autem in Christo lesu, vos qui erratis longe facti estis prope,
per sanguinem Christi.

Quatuor sunt hic, id est, in hac contrariorum (vt vocant Rhetores)
conflictatione, quem hoc v. 13. continetur, consideranda,

[Observ. 1.] Primum, mutatio Ephesiorum, Vos erratis (inquit) longe. A quo,
vel a quibus longinqui fuerunt Ephesij? Diximus ante, nempe a Christo, ab
Ecclesia, a participatione promissionum, a spe salutis, a Deo ipso: Sed nunc
factiestis prope, id est, propinqui Christo, Eccleliae, Deo: 1d est, consecuti
estis kowwiav cum Christo, cum eius Ecclesia, cum Deo, illisque estis
incorporati, & vnum simul effecti. Hoc significat factum esse vicinum, &
prope: Sicut contra, esse ab ijs longe, est communionem cum ipsis non
habere. Alludit ad Prophetiam lesai¢: Creo pacem ei, qui longe est, & pace ei,
qui prope [les. 57. 19.]

In quanam autem re consistebat ista longinquitas, & propinquitas? non in
locorum spatiis, non in carne & sanguine, aut in natione, sed in spiritu, & in
corde, in cognitione Dei, in fide, in amore, denique in vera kowovia. Ies. 29.
Labijs me honorat populus hic, cor autem longe est a me: id est, me non
norunt, me non amant, me non colunt, de me non cogitant. [Matt. 12.] Contra
de quodam adolescente, qui declarabat se Deum nosse & amare, dixit
Christus, Non longe abes a regno Dei. Et Apostolus ait, Per fidem Christum
habitare in cordibus nostris [Eph. 3.]. In Spiritu igitur atque in corde,
consistit haec longinquitas vel propinquiras, tam a Deo vel cum Deo, quam
ab Ecclesia vel cum Ecclesia. Ideo, licet Christus suo corpore sit procul a
nobis, Spiritu tamen & fide fimus illi propinqui, & ille nobis, vt nihil magis
propinquum esse pessit. Fimus enim vna caro: Et qui adhaeret Deo (ait
Apostolus) vaus Spiritus efficitur cum illo. Hinc & communio Sanctorum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 87



Qui sunt in Oriente fideles, sunt nobis propinqui, quia omnes vnum corpus
sumus in Christo: Qui domi sunt impij, procul sunt: quia non est illis pars
nobiscum in forte hac Christiana.

Hinc sequitur, esse longe a Christo & a Deo, est esse perditum, iuxta illud.
Qui elongantur a te peribunt: Ergo contra, esse propinquum, est esse
seruatum. Et sic intelligit Apostolus. Vos qui mortui eratis, & perditis iam
seruati estis.

2. Haec est magna mutatio Gentium, non localis, non corporalis, sed
spiritualis. Secundo obseruanda est particula Nunc autem. Opponitur enim
haec ill1 alteri particulae, moti, &c.

Ante, quondam erant filij irae, mortui in peccatis, longinqui a Deo, ab
Ecclesia, a Christo, a salute: nunc facti sunt prope.

Est igitur rerum omnium vicissitudo, non solum in rebus naturalibus, sed
etiam in spiritualibus & supernaturalibus. Aliquando fuimus pueri, [page 138]
nunc senes: aliquando insipientes, & imperiti rerum, nunc prudentia aliqua
donati. Nunc videmus per speculum in aenigmate: alias videbimus a facie ad
facie. Nunc filij Dei sumus, sed nondum apparuit, quid futuri simus in coelo.
Tempora mutantur, & nos mutamur in illis. Fuistis igitur (inquit) aliquando
longe, nunc autem prope.

Ergo nunquam despondendus est animus: sed tam in rebus spiritualibus,
quam in corporalibus & huius vitae, expectandum est tempus, quo Deus
nostrum mutet statum, ¢ malo in bonum: Et contra, qui bene habent iam, ne
insolescant, quia mutari potest conditio & status in peius. Exemplum est ad
Roman. c. II. de ramis excisis.

[Observ. 3.] Sed illud inprimis considerandum est, in quo sit facta haec
Ephesiorum mutatio, vt € longinquis facti sint propinqui. Ait, In Christo lesu.

Opponitur haec illi superiori, év t@® kécu®: in mundo cum essetis, eratis

longe a Deo: quia sine Deo: In Christo autem, facti estis propeChristus igitur
& mundus sunt contrarij: vt simul esse in vtroque non possis. In mundo qui

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 88



sunt, extra Christum sunt, eoque sunt sine Deo, sine spe salutis. Qui in
Christo, prop¢ sunt.

Et merit, Christus enim est mediator. Nemo venit ad Patrem, nisi per me: Ego
sum ostium, si quis per me introierit, seruabitur [Ioh. 14.].

Doctrina igitur haec retinenda est: neminem accedere ad Deum posse, & ei
fieri propinquum: nisi prius fiat propinquus Christo, eique vniatur: id quod fit
per fidem, & per Spiritum Christi. In solo enim Christo Iesu, qui sunt longe,
fieri possunt prope: quia solus est mediator, & solus via, & ostium ad Patrem.

Et obseruanda est locutio in Christo Iesu. In ipsius enim persona sumus iam
etiam in coelo apud Patrem.

[Observ. 4.] Quomodo Christus nos fecit ¢ longinquis, propinquos? In seipso,
seu in sua persona? Per sanguinem suum: hoc est, per sacrificium corporis &
sanguinis sui pro nobis oblatum Patri. Quod enim hic dicit Apostolus, per
sanguinem Christi, infra dicet, per carnem suam, Item, per crucem. Hoc enim
sanguine impetrauit nobis remissionem peccatorum, quibus Deus fuerat
offensus, ¢ quibus ortae inter illum & nos inimicitiae, & quibus denique valde
procul recesseramus a DeoQuando igitur per sanguinem Christi, expiata
fuerunt peccata, eoque sublatae inimiciti¢: tum etiam nos dicimur facti fuisse
propinqui, quia scilicet per sanguinem suum impetrauit nobis Christus, vt
praefinito tempore, tum Deo, tum Ecclesiae reipsa vniremur: id quod sit, cum
vocati per Euangelium, Christum fide amplectimur, qua de re post dicet versu
17. vbi sic legimus.

Et veniens euangelizauit pacem. Nunc enim tantum agit de beneficio, per
sanguinem omnibus electis impetrato: mox de medio, per quod facta est
beneficij communicatio, dicturus.

In persona igitur Christi, tunc facti fuimus propinqui, cum suum pro nobis
effudit, sanguinem, quia tunc expiata fuerunt peccata nostra: beneficij autem
huius communione & participatione quisque fit propinquus, cum per
Euangelium vocatus, credit in Christum, & remissionem peccatorum per
sanguinem Christi partam amplectitur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 89



Hactenus propositio de Redentione. Sequitur explicatio:

[Ver. 14.] Ipse enim est pax nostra, qui fecit vtraque (Tt £€6vn) vaum. & (qui)
intermedium parietem maceriae diruit: inimicitiam per carnem suam.

Quatuor facit hoc versu Apostolus.

Primo explicat illud, In Christo lesu.

Secundo, illud, Facti estis prope. quid hoc significet.

Tertio, modum, quo facti sint prope, id est, vaum.

Quarto, quod dixerat, per sanguinem, explicat, dicendo: per carnem.
De primo igitur ait,

Ipse enim est pax nostra. Obseruanda est locutio, quia magnam habet
Emphasin, & non caret mysterijs.

Primum, cum dixerit, Vos facti estis propinqui in Christo, videtur dicendum
fuisse, ipse enim est appropinquator noster, vel propinquitas nostra: huius
autem loco dixit, Ipse enim est pax nostra: Docet igitur ¢ longinquis fieri
proximos Deo, aut Ecclesiae, nil aliud esse, quam redire in pacem seu in
gratiam, & reconciliari cum Deo, & cum Ecclesia, atque ex inimicis, amicos
fieri: 1d quod post confirmat, dicendo: Sublatis inimicitiis.

Quomodo vero sublatae sunt inimicitiae? dum Christus nostras abstulit
offensas, quas admisimus, legem Dei transgrediendo: sicut postea in hoc
versu explicat, & clarius etiam 2. Corinth. 5. Deus erat in Christo, mundum
reconcilians sibi: non imputans illis peccata ipsorum. In remissione igitur
peccatorum cumprimis consistit haec reconciliatio, pax, propinquitas.

[ta intelligimus ex his etiam verbis Apostoli, quid sit ¢ longinquo fieri

propinquum: nempe condonatis expiatisque peccatis, reconciliari, & ex
inimico fieri amicum: id quod factum est per sanguinem & carnem Christi

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 90



pro nobis oblatam. Et sic Roman. 5. Cum inimici essemus, reconciliati sumus
Deo, per mortem filij eius.

[page 139] Deinde, non sine caussa Apostolus, non dixit simpliciter Christum
esse nostrum pacificatorem, sed pacem nostram: id quod de vllo alio an
legatur in scripturis, non memini.

Deus Pater ipse quoque est noster reconciliator, & pacificator, vt Apostolus
docet, dicendo: Deus erat in Christo, mundum reconcilians sibi [2. Cor. 5.]:
Sed solus Christus vocatur nostra pax. Ergo aliquid amplius hac locutione
significauit Apostolus de Christo, quam illum simpliciter caussam esse pacis.

Moses quoque fuit pacificator inter Deum, & inter populum: sed nunquam
pax ipse: solus Christus est pax nostra. Ratio est: quia solus etiam est
mediator inter Deum & homines: Et solus ille est, propter quem, & in cuius
gratiam, facta est pax inter Deum & homines, & inter vtrumque populum: Et
solus est ille, in quo pax haec firmata & constabilita est. Simili explico. Si
vxor propter iniurias marito factas nunquam potuerit viro reconciliari, nisi in
gratiam filij ex sua carne vteroque nati, ita vt maritus ei significet, se in vnius
filioli gratiam 1lli esse reconciliatum & pacificatum: an non merito posset
mater dicere, hic filius est pax mea? quo sensuu? quod scilicet in huius
gratiam, & propter hunc vir re conciliatus mihi sit vxori.

Triplici igitur de caussa, Christus dicitur pax nostra. 1. [Primo,] quia sese
interposuit inter Deum Patrem, & inter nos, idque tum intercessione ad
Patrem, tum verbis ad nos, hoc est, huius suae apud Patrem pro nobis
intercessionis significatione, vt sublatis inimicitijs, caussisque inimicitiarum,
nos Patri reconciliaremur. 2. [Secundo,] quia per ipsius sanguinem (vt post
explicat Apostolus) expiatis peccatis nostris; satisfactum fuit iustitiae diuinae,
eoque illius ira placata, & mors aeterna, quae nobis debebatur, a nostris
ceruicibus auersa est: atque ita propter solum Christum, & in solius Christi
gratiam nos reconciliati sumus Patri. 3. [Tertio,] quia in ipso Christo firmata
est, & constabilitapax: quatenus in ipso acquiescit Pater, & in ipso
charissimos habet omnes, qui Christi membra sunt, totamque gratiam, quam
Christus habet apud Patrem, nobis etiam imputat, & largitur. Merito igitur
Christus sicut non solum est noster iustificator, seruator, redemor, sed ipsa
etiam nostra 1ustitia, salus, redemtio, sic etiam non solum est noster

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 91



pacificator, sed ipsa nostra pax. Quare sicut in ipsius persona, sumus
perfectissime iusti, perfectissime sapientes, perfectissimeque sancti: sic in
ipso quoque ita pax & reconciliatio nostri firmata & perfecta est, vt nihil irae
supersit in Patre aduersus eos, qui Christo sunt insiti per fidem, perque
Spiritum sanctum. Sicut & Roman. 8. Nihil damnationis est iis, qui sunt in
Christo lesu. Hoc significare voluit Apostolus, cum dixit Christum esse
pacem nostram, pacem scilicet perfectam, pacemque aeternam: ac proinde de

reconciliatione cum Deo, non esse dubitandum ijs, qui sunt in Christo per
fidem.

Docere item voluit, extra Christum, pacem cum Deo non esse quaerendam,
sperandam, expectandam: quia solus est pax nostra, eoque etiam solus vita, &
salus nostra: vt summa fiat Christo iniuria, si quis ad perfectam cum Deo
reconciliationem, & salutem, putet Mosen quoque & eius legem esse
necessariam. Si enim Christus solus est pax nostra, eoque perfecta: non igitur
per legem pax, iustitia, salus. Atque haec de primo membro.

II. De secundo, vbi explicat, quid sit factum esse prope, ait, Qui fecit ex
virisque vaum.

Diximus initio, duplicem factam esse pacem per Christum, vnam inter Deum
& homines, alteram inter vtrumque populum. De hac altera hic agit, dicendo:
Qui fecit 10 apeotepa (£6vn) €v, nempe 10 £€0voc, gentem inquam seu
populum alium: non enim gentilem conuertit in Tudaicum (vt volebant ludei
tempore Pauli) neque Iudaicum in gentilem: sed vtrumque mutauit in vhum
altum diuersum, nempe in Christianum populum. Hoc significat, Fecit
viraque, seu ex vtrisque vaum, alium, scilicet populum. Nisi malis accipere
illud, &v simpliciter pro vno, scilicet corpore, vni capiti adglutinato. Haec est
enim explicatio etus dvoakepaiaincems, de qua cap. 1. Colligendi erant
omnes Electi, tam ex Gentibus, quam ex Iudaeis in vnum corpus sub vno
capite Christo: & ita ambo in vnum collecti, Deo Patri reconciliandi, & ad
illum adducendi erant: vt postea sequitur vers. 18. quod per Christum vtrique
habemus npocaymynv in vno Spiritu ad Deum: Hoc igitur est, quod dicit, Qui
fecit vtraque vnum, corpus scilicet voum sub vno capite Christo.

Quid igitur est, fieri propinquum Ecclesiae? Est fieri voum cum Ecclesia.
Haec est vnitas Ecclesiae: de qua postea dicemus suo loco

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 92



Hanc primum, impetrauit & fecit in cruce, in sua scilicet persona vtrumque
populum sibi vniens, tanquam corpus capiti, & ita totum offerens Patri.
Quotidie etiam facit per suum scilicet Spiritum, ad predicationem Euangelij:
perficiet verd & absoluet in coelo, cum €0 nos adducet, & subijciet Patri, vt
sit Deus omnia in omnibus.

Sed de prima, nempe cum Ecclesia, nunc loquitur, de secunda inv. 17. & 18.

Obseruandum igitur hic de hac vnione primum, etiam antequam nasceremur,
omnes nos fuisse factos vnum in persona Christi, cum esset in cruce: quia
expiatis omnium nostrum peccatis, quae in se receperat, nos pro membris suis
agnouit, & Patri se obtulit: quanta igitur charitate debemus nos mutuo
complecti? Deinde extra Christum nullam [page 140] veram fieri posse
populorum & Ecclesiarum vnitionem: quia solus Christus facit ex vtrisque
vere vnum, & in solo Christo fit haec salutaris multorum coniunctio. Tunc
autem fit in Christo solo, cum iuxta ipsius doctrinam, fidem, & Spiritum fit.

I1. De tertio, quo modo fecerit ex vtrisque vhum: ait,
Et intermedium parietem maceriae diruit, inimicitiam, &c.

Hoc simili intellexit legem, vt versu sequenti explicat. Hac duo fiebant, vhum
per se, alterum per accidens: Per se vnus populus, ab altero, ludaicus a
Gentili, Gens a gente, sicut domus a domo discernebatur, & diuidebatur: Et in
hunc finem tradita lex fuit a Deo, contraria nimirum moribus & ceremonijs
Gentium: Vnde apud Mosensemper cauetur, ne populus ambulet iuxta vias
Gentium, nec similes illis fiant: Hoc fuit per se. Sed per accidens ex illa lege
fiebat, vt summae inimicitiae orirentur inter ludaeos & Gentiles: propter
diuersitatem scilicet religionis, politiae, morum, quam illa adferebat, diuersa
a moribus Gentium praecipiendo. Vtrumque effectum indicat Apostolus
paucis verbis: Primum quidem effectum, dum vocat legem intermedium
parietem maceriae: alterum vero, dum addit inimicitiam, seu vt alij,
inimicitias.

Vtilli duo populi conciliarentur, & fierent vnus populus Christianus, per se
necessarium erat, vt tollerentur inimicitiae: vt autem tollerentur inimicitiae,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 93



caussa inimicitiarum tolleretur, necesse erat. Merito igitur sustulit legem
Christus, quae ne duo populi in vhum coniungerentur, impedimento erat.

[Observ. 1.] Duo porro hic sunt obseruanda. Primum, quam congru¢ legem
illam compararit Apostolus muro maceriae: triplex enim occurrit similitudo,
& respectus, inter parietem, & inter legem.

Primum, maceries constat ex multis lapidibus, sic lex illa Mosis: Vnde
Apostolus vocat legem mandatorum (multorum) & in decretis sitam, nempe
quamplurimis.

Secundo, lapides ¢ quibus maceries constat, duri sunt, nullo admixti cemento:
lex dura fuit, & intolerabilis populo: vnde Petrus: V¢ quid tentatis imponere
iugum, quod neque nos, neque Patres nostri portare potuimus? [Act. 15.]
Proinde merito tollenda erat, quia & Tudaeis seruatu erat impossibilis, &
Gentibus 1nutilis, & simul etiam intolerabilis.

Tertio, maceries, paries est imbecillus, non perpetuus, sed temporarius: sic
Deus significauit legem illam ceremonialem, & iudicialem non duraturam in
perpetuum: sed tantum vsque ad illud tempus, quo agri illi diuersi in vnius
potestatem, hoc est, in potestatem Christi erant deriuandi, & coniungendi.
Cum Christus factus homo vixit inter Iudacos, non habuit, nisi hanc vineam
Domini Zebaoth: at in cruce impetrauit a Patre totam etiam planitiem
gentium: Postula a me (ait in Psalmo 2.) & dabo tibi gentes haereditatem
tuam. Hac igitur planitie impetrata, diruenda fuit maceries. Proinde post
resurrectionem, dixit, Data est mihi omnis potestas, &c. Ite igitur in
vhriuersum mundum.

[Observ. 2.] Maceries illa fuit a Deo erecta, vt popu lus ipsius a Gentibus
discerneretur: vbi autem vniendi fuerunt, eam diruit: quia pluris erat facienda
vnio populorum, quam maceries ipsa. Quanto magis igitur diruendae essent
maceries humanae, traditiones, ceremoniae, consuetudines, & alia multa
humana, propter coniunctionem Ecclesiarum? Clamant omnes studendum
esse vnitati Ecclesiasticae, & vt omnes in vnum vniantur: 6 vtinam. Sed quae
nam est vera vniendi ratio? quam hic docet Apostolus. Tollantur inimicitiae
inprimis necesse est. Vnde vero hae? Ex humanis legibus, decretis, mandatis,
canonibus, de rebus, ritibus, ceremonijs, quae a verbo Dei dissident: vel

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 94



saltem quae ex illo nullum habent testimonium. Et interim tamen illis
grauantur conscientiae supra modum. Tollantur ergo ista. Hic est paries
maceriae.

Atque haec de tertio.
De quarto ait, Per carnem suam.

IV. Cur, cum supra dixerit, per sanguinem Christi, hic ait per carnem Christi?
Significabat se non loqui de solo sanguine, neque de sola carne, sed de toto
sacrificio, quod Patriobtulit: illud autem non fuit solus sanguis, nec sola caro:
sed vtrumque simul. Deinde neque etiam caro & sanguis, separanda sunt a
persona Filij Dei, eoque ab eius Deitate: neque enim per se vim habuissent
expiandi peccata, nosque Deo reconciliandi, nisi eam a Deitate accepissent:
Proinde merito Apostolus Act. 20. dixit, Deum sanguine suo redemisse
Ecclesiam. Sanguine redemit, sed vis redemtionis in sanguine inde erat, quia
sanguis fuit non puri hominis, sed eius, qui Deus etiam erat. Ideo etiam hic
totam personam significat Apostolus, cum ait, nos factos esse propinquos, per
sanguinem Christi. Et Christum fecisse ex vtrisque vnum, per carnem suam.
Christi nomen, nomen est totius personae: ideoqug tota operata est salutem
nostram: Secundum humanam naturam, patiendo, moriendo, secundum
diuinam efficaciter salutem operando, vimque redimendi a peccatis, sanguini
praebendo, & carni: ita vt distinctissimae fuerint in eadem persona actiones,
quae erant secundum humanam, ab ijs quae erant secundum diuinam
naturam: ita tamen vnitae in eadem persona, vt aliae ab alijs non
seiungerentur: actionibus vero distinctis simul & vnitis, proprietates etiam
vtriusque naturae, eoque & naturae ipsae, distinctae simul fuerint, & vere in
vna persona vnitae, [page 141] necesse est. Eodem enim modo se habent in
Christo, Actiones, Proprietates, Naturae. Naturae sunt vnitae in eadem
persona, nec tamen confusae, aut in se inuicem mutatae, vel transfusae: Ergo
& proprietates & actiones eodem se habent modo: Ac sicut realis est vnio
naturarum in vna persona, sic etiam vnio proprietatum, realissima est in
eadem persona: & sic etiam de Actionibus dicendum est: actiones enim
proprie sunt suppositorum: Et ita loquuntur scripturae de Christo, id est, de
tota persona: Christus passus est, Christus mortuus, Christus redemit nos,
Christus fecit vtraque vnum. Qua de caussa, Patres, actiones in Christo,
vocarunt Beavopikag actiones: quia illius sunt, qui & Deus & homo est. Atque

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 95



hoc obseruatum esto in hac locutione, & similibus de Christo: Chri stus fecit
viraque vnum, fecit pacem, &c. per sanguinem suum, per carnem Suam.

[Ver. 15.] Legem mandatorum in decretis (sitam) abrogans, vt duos conderet
in semet ipso, in vnum nouum hominem, faciens pacem.

Explicatio est & expolitio superioris versus.

1. Primum, explicat, quid sit, intermedium maceriae parietem diruisse, nil
aliud, quam legem mandatorum in decretis sitam, abrogasse: 2. Secundo, quid
sit Christum vtraque fecisse vnum, nil aliud, quam duos populos in vnum
nouum non tam populum, quam hominem condidisse: 3. Tertio, quid sit illud,
per carnem suam, nempe in seipso: qua dictione aperte significatur persona
Christi, non vna Natura. 4. Quarto, qudd supra dixit, Christum sustulisse
inimicitiam, hic ait fecisse pacem. Ita non est hic opus longa explicatione,
cum haec nil aliud sint, quam explicationes superiorum. Quaedam tamen sunt
obseruanda.

1. Obseruanda est caussa, cur Apostolus de abrogatione legis verba faciens,
eam non vocauit vel, 770, seu doctrinam, vel simpliciter legem, sed legem
mandatorum, nec hoc contentus adiecit, in decretis (nempe sitam) Caussa est,
quia voluit significare, non esse abrogatam nisi illam legis partem, quae
inimicitias conciliabat inter vtrumque populum, & que impedimento erat, ne
ex duobus populis vnus fieret in Christo populus.

Haec autem erat ea potissimum pars legis, qua cultus, ceremoniae, & ritus in
religione praecipiebantur; ab ijs enim Gentes erant admodum diuersae: Et
inde potissimum oriebantur inimicitiae.

Nonnihil etiam oriebatur inimicitiarum ex diuersitate legum politicarum: sed
cumprimis ex ceremonialibus legibus. Hanc igitur partem ait fuisse
abrogatam per Christum: quam etiam legem mandatorum in decretis vocat,
quia erant mandata de ceremonijs, pene innumerabilia, tot & talia, quae a
populo seruari omnia non possent, vt Petrus ait: Act. 15.

At vero doctrinae quae habentur in lege, de vno vero eo colendo, de Fide, de
Spe, de Charitate, de Timore Dei, & aliae huius generis doctrinae, non

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 96



fuerunt abrogatae, imo stabilitae per sanguinem Christi: id quod & de
promissionibus gratiae, quae in lege continentur, dictum esse volumus. Haec
igitur caussa est, cur non dixerit simpliciter legem, aut Thora, sed legem
mandatorum in decretis.

Quare hinc discamus quid per Christum abrogatum sit, & quid non sit
abrogatum, 1d nimirum est abrogatum, quod impediebat, ne ex duobus
populis, fieret vnus nouus, id est, Christianus.

Atque tantum abest, vt doctrina de Deo vero, de Fide, de dilectione, item
promissiones Gratiae, impedire potuerint ne duo herent vnus populus
Christianus: vt potius nemo queat esse Christianus, sine hac doctrina, &
studio horum vere bonorum operum, quae a fide & dilectione proficiscuntur.

2. Obseruanda est ista necessitas abrogande legis. Ait Apostolus, Christum
legem mandatorum abrogasse, vt duos conderet in seipso in vnhum nouum
hominem: Ergo non poterant condi invnum nouum hominem in Christo,
hominemque Christianum, nisi abrogaretur lex. Ratio multiplex est:

1. Vna fuit, qudd neque Gentilis cum Iudaeo, neque ludacus cum Gentili coire
potuissent in vnum populum, nisi animis pacatis, & inter se amicis. Hoc docet
Apostolus, dicendo: sublatis inimicitijs factos fuisse vnum: ver. 14. Item
dicendo: facta pace, duos populos in vnum nouum hominem conditos fuisse
in Christo. Atqui inimicitiae tolli non poterant, non sublata lege, illarum
causia. Ergo, &c.

2. Secunda ratio a regeneratione ducitur. Christianus esse non potest, qui aut
Gentilis manet, aut [udaeus. In Christo enim non oportet esse ludacum, aut
Gentilem, sed nouam creaturam: oportuit igitur & Gentilem suam deserere
gentilitatem ac superstitionem, & ITudaeum suum Iudaismum, qui in
ceremonijs & ritibus consistebat. Hoc enim erat ludgorum proprium, quo ab
alijs differebat populis: quando ipsa vera pietas debebat esse communis, sicut
fuerat etiam ab initio mundi: Et reuera multis Gentibus communis fuit cum
[udaeis: sicut lobo, Naamano, Cyro, & alijs multis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 97



3. Tertia, a libertate petitur Christiana. Christianus esse non potest, nisi qui
libe liberam habet conscientiam, & sub lege amplius non est, sed sub gratia:
Hoc enim proprium esse Christiani hominis docet Apostolus ad Rom. & alibi.

Lege igitur liberari oportuit, qui in vaum nouum hominem creandi erant.

4. Quarta, [page 142] a Fide, post aduentum Christi. Vt quis verus sit
Christianus, fide cumprimis inChristum opus habet, qua iam credat Christum
venisse, peccata expiasse, & Patri nos reconciliasse, quemadmodum ante
aduentum, necessaria erat fides, qua crederetur, Christum venturum, & haec
praestiturum. Atqui ritus omnes & caeremoniae fidem illam impediebant:
praedicabant enim Christum venturum esse, peccata nondum esse expiata,
sed expiatum iri per Christum: eoque post aduentum Christi, negabant factum
esse quod omnino factum erat, & quod iam factum esse fateri oportebat. Non
poterant igitur populi illi duo in vnum nouum hominem, hoc est, in vnam
veram & Christianam Ecclesiam coniungi, nisi lex illa, de qua loquitur
Apostolus, abrogaretur. Oportuit enim esse vnam & eandem vtriusque populi
fidem, si debuerunt in vnum hominem coniungi. Atqui non fuisset vna &
eadem, si Gentilis quidem iuxta Euangelium credidisset, Christum venisse,
[udaeus vero 1uxta legem non venisse, sed duntaxat venturum esse. Ita
apparet quae necessitas abrogandae legis fuerit: vt meritd dicat Apostolus,
Christum abrogasse legem mandatorum in decretis, vt duos conderet in
semetiplo in vnum nouum hominem. Ex quibus etiam facil¢ intelligitur, quid
illi egerint, qui tempore Pauli ceremonias illas & ritus in Ecclesia, tanquam
necessarios ad salutem ratineri volebant: nihil nimirum aliud, nisi vt
negaretur Christum venisse, peccata expiasse, & salutem mundo attulisse:
eoque impediretur, ne populi in vaum nouum hominem in Christo
conderentur.

[Observ. 3.] Neque praetereundum est, quod Paulus vsus sit hac locutione, vt
non simpliciter dixerit, vt duo conderet in vnum, sed in seipso: nec in vnum
populum, sed in vnum nouum, non populum, sed hominem.

Primum, explicat quomodo intelligendum sit illud quod dixerat, Qui fecit
vtraque vnum, nempe non ex Gentilis accessione, vnum tantum Iudaicum
populum: sic enim non fuisset nouus populus, sed vetus; neque etiam in
Christo vterque populus coisset & coaluisset, sed in Mose: multdo minus, fecit

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 98



vnum, accessione Iudaeorum ad Gentes, (haec enim fuisset manifesta a Deo
Iehoua Apostasia) sed ita fecisse Christus ex duobus populis voum
intelligendus est, vt vtrumque mutarit in alium populum, nempe in nouum, in
populum scilicet Christianum, in nouam creaturam, in quo omnia
renouarentur, sicut praedixerat se facturum per Iesaiam dicendo: Vetera
transierunt, Ecce noua facio omnia [les. 66.]: id quod fieri non poterat, nec
potest, nisi in CHRISTO, hoc est, per insitionem in CHRISTVM. Hoc igitur
est primum, quod ex illa locutione colligimus.

Deinde eadem dictione declaratur, qualis & quanta sit vnitas piorum omnium
in Christo: talis & tanta, vt quotquot Christo insiti sunt per Spiritum sanctum,
perque fidem, tum ex Iudaeis, tum ex Gentibus (sunt autem infinita prope, &
innumerabilia hominum millia) omnes tamen dicantur ab Apostolo esse, &
vere etiam sint vnus tantum homo, vnus inquam homo, cum ipso Christo:
quia Christus huius magni, & fer¢ immensi hominis per totum orbem diffusi,
inque coelo & in terrae existentis, caput est, singuli fideles membra. Quo
pertinet quod Apostolus totam Ecclesiam cum capite coniunctam, vocat
Christum ipsum 1. Corint: 12. Sicut enim corpus (inquit) vaum est, & multa
habet membra, omnia vero membra corporis vnius, multa cum sint, vaum
sunt corpus. Sic & Christus, 1d est, sic & Ecclesia, quae est corpus Christi: Et
Ephes. Ecclesia mipopa est illius qui omnia in omnibus implet, id est,
Christi. An non magna & admirabilis est haec, omnium Electorum a condito
orbe in finem vsque; tam ex Gentibus, quam ex Iudaeis, partim in coelo
existentium, partim in terris, idque in omnibus terrae partibus degentium,
vnitas: qua fit, vt omnia sint veré¢ vnus homo, non simpliciter, sed nouus?
Quomodo verd vnus sunt homo? non ratione personarum, quae reuera sunt
innumerabiles: sed ratione, tum capitis vnius, quod est Christus, cui omnes
tanquam membra annexi sumus, tum respectu vnius & etusdem Spiritus, quo
viuificamur, & quo capiti adglutinati sumus omnes. Cur enim etiam quisque
nostrum, vnus dicitur esse, & veré est vhus homo, cum tamen multa & varia
sint membra? quia omnia & ab vna eademque anima viuificantur, & sub vno
capite coniuncta continentur: adde etiam tertium respectum, quia vna est &
eadem omnium natura noua, vna caro de carne Christi, vnum os ex ossibus
Christi: vna natura diuina, vt loquitur Petrus, omnibus communicata, quae
noua vocatur creatura. Hanc rationem innuit etiam Apostolus in contextu,
quando ait, in vnum hominem, non simpliciter, sed nouum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 99



Vnitas igitur haec, non ex personis, sed ex noua natura, qua vnum sumus in
Christo capite, & ex Spiritu Dei, qui vnus in omnibus est, & omnes viuificat,
aestimanda est. Philosophi dicunt, multos homines indiuiduis, esse vnum
hominem specie: cur non & Christiani personis multi, vnus sint homo
Christianus noua natura, id est, propter vnam nouam naturam, qua in Christo
vnus est & subsistit? De fidelibus in Actis legimus, Erat illis anima vna, &
cor vaum [Act. 2.]; non simpliciter, sed in Deo. Et ita in Deo erant etiam vnus
homo, Spiritu, fide, charitate, voluntate, consensu, nouitate naturae.

Intelligimus ergo, [page 143] quanta, & qualis sit, esseque debeat omnium
piorum in Christo vnitas.

[Observ. 4.] Quod ait, faciens pacem: Explicat quod ante dixerat de sublatis
inimicitijs per carnem Christi, inimicitijs inquam, quae erant inter ludaeos &
Gentiles. Si hae tollantur, quid superest aliud, quam pax, Docet igitur
populum non posse coire, nisi tollantur inimicitiae. Contra igitur vbi charitas
viget, & vera amicitia, ibi non potest esse bellum, sed tantum pax, &
consensio.

[Ver. 16.] Et reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo, per crucem: perema
inimicitia per eam.

Duplex supra diximus fuisse Mediatoris pacificatorisque nostri officium:
Vnum, quo vtrumque populum inter se conciliaret in vhum: Alterum, quo
vtrumque simul coniunctum, Deo reconciliaret & praesentaret.

De priore dixit: Nunc de altero loquitur in hoc versu. Sic autem construenda
sunt verba: Christus pax nostra, legem abrogauit, vt duos conderet in
semetipso in vnum nouum hominem, faciens pacem: Et (scilicet legem
abrogauit) vt reconciliaret vtrumque in vno corpore, Deo.

Docet igitur legis abrogationem non solum ad hoc fuisse necessariam, vt duo
populi simul inter se conciliarentur, verum etiam ad hoc, vt vterque populus

in gratiam Dei simul rediret, in persona Christi.

Quatuor autem facit:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 100



1. Primum, alteram caussam affert abrogata legis, vt scilicet vtrumque
populum Christus reconciliaret Deo.

2. Secundo, vbi facta sit haec reconciliatio: in corpore Christi.

3. Tertio, per quodnam medium: per crucem inquit.

4. Quarto, quomodo? interempta inimicitia, per eandem crucem.

I [An legis abrogatio fueris ad reconciliationern cum Deo necessaria.] Ad
primum quod attinet, oritur quaestio, quomodo fuerit necesse, legem abrogari
per Christum, quo possint Gentes Deo reconciliari. Nam de Tudaeis non
videtur vlla esse dubitatio: quoniam ipsi erant sub legeproinde ab illa
liberandi erant, vt possent esse sub Gratia: sed quid illud ad Gentes, qui non
erant huic legi obnoxij?

Resp. Simpliciter non fuit necesse abrogari legem, quo Gentes seruarentur,
neque hoc dicit Apostolus: sed vt Gentes simul (nota illud simul) vt inquam
Gentes vna cum ludaeis tanquam vnus homo, vel saltem vnus populus
reconciliarentur Deo: ad hoc demum necessaria fuit legis abrogatio.
Quomodo enim simul poterant Deo reconciliari, si non erant simul in vonum
corpus coniuncti? Neque enim Christus seorsim populum ITudaicum
reconciliauit Patri, & seorsim Gentilem: sed omnes electos simul reconciliare
voluit. Quo igitur simul possent cum Iudaeis Gentes Deo reconciliari,
abrogati legem Iudaeis necesse fuit. Hinc apparet Apostolum hic non loqui de
coniunctione vtriusque populi, qua realiter coniuncti fuerunt inter se vocati
pariter ad Christum per Euangelium: sed de ea, quam Christus in cruce per
carnem & sanguinem suum, impetrauit. Tunc enim simul fuerunt Deo
reconciliati. Res igitur ita se habet.

1. Christus in cruce per suum sanguinem abrogauit legem: vnde & dixit in
cruce, Consummatum est.

2. Secundo, lege abrogara, impetrauit, vt populus cum populo in vnum corpus
tandem coiret: Ergo, vtrumque populum tanquam iam in vnum hominem
collectum, Patri simul reconciliauit, tametsi nondum reapse erant simul
collecti, id quod postmodum factum est per praedicationem Euangeli;.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 101



Ita sensus est perspicuus: Christum ideo legem abrogasse, vt vtrumque simul
populum inter se conciliatum, & ceu vnum factum hominem, Deo simul
etiam reconciliaret.

I1. De secundo, vbi facta sit haec reconciliatio, ait Apostolus, in vno corpore:
intellige, in vno & eodem Christi corpore: quoniam idem Apostolus interpres
sui est, ad Coloss 1. Vos (inquit) reconciliauit in corpore illo carnis suae: vt
vos sisteret sanctos. Alij interpretantur, in corpore vno, nempe mystico: vt sit
sensus, Christum omnes Electos ceu iam in vnum corpus collectos, tunc
habuisse ante oculos, & in eodem corpore singulos Patri reconciliasse. Sed
distinguendum est corpus mysticum totius Ecclesiae, quod reconciliatum est,
a corpore carnis Christi, in quo illud fuit reconciliatum.

Et sic distinguit Apostolus loco ante citato ad Col. Et consentanea est haec
interpretatio, cum eo quod etiam supra dixit ver. 15. V¢ duos conderet in
seipso in vnum nouum hominem. 1Ibi ait, in seipso: hic ait, in vno corpore,
intellige cum Paulo, carnis suae.

[Observ.] Confirmatur hic doctrina, quam ante et Obseruae. iam tradidit,
omnes simul electos in vna & eadem Christi persona fuisse in cruce
Patrireconciliatos: ita vt quatuor hic sint propositiones per se notae & certae:

1. Prima, extra personam Christi, nemo vnquam potuit aut potest Deo
reconciliari: quotquot enim Christus reconciliauit, reconciliauit in corpore
suo, hoc est, in seipso

2. Secunda, omnes simul electi, tanquam in vnum corpus collecti, semel
reconciliati fuerunt Deo, per Christum in cruce: Ideo enim Christus omnes
simul coniunxit, vt vna & eadem oblatione omnes simul in vno & eodem suo
corpore, Deo reconciliaret: hinc sequitur.

3. Tertia, Qui non fuerunt in cruce Christi, vna cum alijs, id est, cum toto

Ecclesiae corpore reconciliati: [page 144] speranda illis non est vlla alia
reconciliatio.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 102



4. Quarta, sicut fieri nequit vt tota Ecclesiapereat, quae semel fuit
reconciliata: sic fieri etiam non potest, vt pereat, qui cum corpore Ecclesiae
fuit semel per Christum Patri reconciliatus.

II1. De tertio, hoc est, per quodnam medium simus omnes in corpore Christi,
Deo reconciliati, ait Apostolus, per crucem: intelligit sacrificium in cruce
oblatum. Quod enim supra dixit, per sanguinem Christi, & postea per carnem
suam, nunc dicit per crucem. Ergo per crucem, nil aliud est quam per
sacrificium corporis & sanguinis sui, in cruce oblatum, nos esse Patri
reconciliatos. Quanti igitur aestimanda est haec reconciliatio, qua facta est
per effusionem sanguinis Filij Dei1 incruce effusi: & per sacrificium carnis ac
corporis eius in cruce peractum?

I'V. Sed quartum consideratione dignum est, quomodo facta sit haec
reconciliatio: ait,

Perema inimicitia per eam.

De inimicitia loquitur, quae inter Deum & nos propter nostra peccata, exorta
fuerat. De inimicitijs inter vtrumque populum, dixit eas fuisse solutas: Avcog
(inquit) 10 pecdtoryov Tod epayuod v ExBpav. Sed de inimicitia inter Deum
& nos, ait, eam fuisse interemam, Significatur, posse quidem renouari
inimicitias inter populum & populum, inter hominem pium, & pium: sed inter
Deum, & Electos nullam amplius esse posse: quia haec interenta est penitus
per crucem Christi. Quid enim hanc exuscitare potest? peccata certe, quae
sola excitarunt inimicitiam hanc, deleta sunt per sanguinem Christi, nec
amplius imputari possunt electis, qui sunt in Christo Iesu: Rom. 8. Nihil
damnationis, &c.

Ergo amicitia cum Deo per Christum comparata, constans & sempiterna est,
nec ab ea separare quidpiam nos potest: quid ita? quia inimicitia omnino &
funditus peremaest. Hoc est quod Apostolus ait Rom. 8. Quis nos separabit a
charitate Dei, &c.

TERTIA PARS.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 103



[III. De euangelij praedicatione. Ver. 17.] Et veniens (xoi EAOav euangelizauit
pacem, vobis qui procul, & ijs qui prope

[Ver. 18.] Quia per illum habemus adductionem vtrique in vno Spiritu ad
Patrem.

Hactenus explicauit beneficium reconciliationis & pacis, quam Christus
Electis omnibus tam Iudeis, quam Gentibus, tum inter ipsos, tum cum Deo, in
cruce comparauit, sublatis & interfectis inimicitijs per crucem. Nunc
quomodo hec pax innotuerit Mundo, Iudaeis & Gentibus, & quomodo
communicetur, declarat: nempe per Euangelij praedicationem.

Duo autem sunt membra prioris, id est, 17. versus: Ac

Primo, docet Apostolus, Christum, sicut autor fuit pacis, sic etiam primarium
esse eiusdem publicatorem, & donatorem: illum enim venisse, ac Euangelium
hoc attulisse.

Altero, quibusnam pacem hanc denunciet, nimirum non tantum Iudaeis, qui
erant prope, sed etiam Gentibus qui erant longe: hoc est, omnibus hominum
generibus. Sed nos vtrumque simul explicabimus.

Ait ergo:

Et veniens (quis?) Christus: de eo enim hactenus locutus est, Christus ergo,
qui est pax nostra, qui ex vtrisque fecit vnum, qui legem abrogauit, qui duos
condidit in vnum nouum hominem, faciens pacem: qui vtrumque populum
simul reconciliauit, is idem veniens euangelizauit: id est, lactum attulit
nuncium, quo nullum laetius adferri a quopiam poterat: Quid enim
euangelizauit?

Pacem, pacem scilicet, quam etiam fecit, & nobis acquisiuit: pacem nimirum
cum Deo, & pacem cum proximo, adeoque cum tota Ecclesia, dem quibus
hucusque disseruit. Apostolus: quarum prior, nempe cum Deo, caussa est
posterioris.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 104



Ideo enim pax facta est inter vtrumque populum, quia Christus pro vtroque
mortuus est, & sua morte vtrumque reconciliauit, Patri.

Haec est pax, quam Christus & fecit primum, & deinde etiam éA0®V, veniens,
(nempe ad vtrumque populum, tam eum qui procul erat, quam ad eum qui
prope, vt mox sequitur in ipso Apostoli contextu) vtrique etiam euangelizauit:
euangelizauit inquam pacem, hoc est, reconciliationem sanguine suo partam,
& nobis a Patre impetratam: ac proinde peccatorum remissionem,
liberationem a morte, ¢ manibus Satanae, & denique vitam aeternam. Nomine
enim pacis mundo euangelizatae, totum CHRISTI beneficium, quod
Euangelio praedicatur, complexus est Apostolus.

[Quaestrio it Quomodo gentibus pradicarit pacem. Rom. 15. Matt. 15.] Sed
oritur hic quaestio de hoc Christi aduentu & praedicatione ad Gentes. De illis
enim qui erant prope, id est, de Iudaeis, res est perspicua: Christum ad illos
venisse & praedicasse; vnde & minister circumcisionis appellatur, & Christus
ipse dixerat, se missum esse ad oues quae perierant domus Israel: Et lesaiae
oraculum citauit, quo suam vocationem ad praedicandum comprobaret,
dicendo: Spiritus Domini super me, ad euangelizandum pauperibus misit me
[Luc. 4.]: Et quidem officium hoc fecit, tum ante pacem in cruce partam,
omnibus [udaeis euangelizando, tum post resurrectionem per dies 40. loquens
de regno Dei cum suis discipulis. Ita de aduentu & praedicatione ad Iudgos,
nulla est questio: sed quod dicitur ad Gentes venisse, & illis euangelizasse,
cum nihil [page 145] hac de re scribant Euangelistae, immo cum hoc neget
Christus ipse, dicendo, se non esse missum nisi ad oues quae perierant,
domus Israél: hoc aliquam dubitationem parit.

Resp. Solutio breuis est: Christus secundum praesentiam sui corporis, non
venit ad Gentes, sed venit in Apostolorum personis, praesertim Pauli, & per
illos locutus est: vnde & dixit Apostolis, Non enim vos estis qui loquimini,
sed Spiritus Patris vestri is est, qui loquitur in vobis [Matt. 10.]: Spiritus
autem Patris est etiam Spiritus Christi: Ergo Christus loquebatur in Apostolis
per suum Spiritum: confirmante hoc Apostolo ipso, ac dicente, An
experimentum quaeritis eius, qui in me loquitur, Christus? [2. Cor. 13.] Vere
igitur dixit Apostolus, Christum venisse & praedicasse etiam ijs, qui erant
procul, id est, Gentibus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 105



[Observ. 1.] Ita obseruanda est hic majestas ministerij Ecclesiastici: quando
Christus ille ipse est, qui in personis legitimorum ministrorum venit ad nos,
& praedicat Euangelium per illorum ora, & Sacramenta administrat per
ipsorum manus: per sese autem, perque suum Spiritum in Electorum cordibus
veritatem Euangelij inscribit, & virtutem Sacramentorum efficaciter operatur.
Duo enim Actionum genera sunt in ministerio, quando cum Electis agitur:
vna est externa, externa nimirum Euangelij praedicatio, & externa aquae,
panis & vini administratio: altera interna, interna scilicet cordis a peccatorum
sordibus ablutio, ac regeneratio, interna veri corporis Christi manducatio, &
veri sanguinis eius potatio. Vtriusque autem autor & effector est Christus:
vnius per se, ac per Spiritum suum, alterius per homines. Ita primarius,
verusque minister Ecclesiae, & Episcopus, est Christus: quia is est, qui ad
euangelizandum nobis pacem, & ad eandem per Sacramenta, non externis
tantum actionibus, sed maxime internis, confirmandam quotidie venit: vt eam
nimirum, cordibus nostris inscribat, insculpat, infigat.

Hinc etiam liquet ad alteram, quae fieri potest, quaestionem responsio:

[Quastio 2.] Quorsum (inquiet aliquis) haec pacis praedicatio? si facta est in
cruce: citra omnem controuersiam, omnes illi, quibus a Christo placatus &
reconciliatus fuit Pater, seruabuntur, etiamsi nihil vnquam hac de re audire
potuerint, vt liquet de infantibus fidelium.

Resp. Quod dicis, non inficiamur, immo confirmatum fuit a nobis paulo ante
propositione quarta. Neque enim perire possunt, quos semel Christus seruauit
sanguine suo. Sed non sequitur, frustra ergo pacem hanc cum Deo factam
predicari. Habet enim suos vsus, eosque magnos, & salutares: quorum tres
sunt praecipui: inseparabiles quidem a se inuicem, sed tamen distincti inter se

1. Primus est fides, qua ex auditu Euangelij, Christum pacem nostram,
beneficiumque reconciliationis nobis per eum partae cognoscimus, &

amplectimur, eoque iustificamur.

2. Alter est pax conscientiae, quam ex cognitione Dei nobis reconciliati &
placati per Christum, consequimur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 106



3. Tertius est, nostri vicissim cum Deo reconciliatio, eoque & regeneratio,
mutatioque vitae, qua Deum glorificamus.

Singulos breuiter explico: sed si prius declarem, quid sit Deum nobis
reconciliatum esse per Christum, seu quid sit haec pax, quam Euangelium
annunciat per Christum factam esse inter Deum, & inter nos.

Quod legimus & audimus, Deum per Christum nobis esse placatum &
reconciliatum: non est id vllo modo carnali & humana cogitatione
intelligendum, quasi in Deo facta sit aliqua mutatio, sicut in nobis fit, cum
exiratis placamur, & ex inimicis fimus amici, odio in amorem, mutato. Tales
de Deo cogitationes procul absint a mentibus fidelium. Deus enim, &
quicquid in Deo est, prorsus immutabile est: eoque & amor, quo nos electos
suos amauit ab aeterno in Christo, immutabilis ac sempiternus est: & odium,
quo dicitur reprobos impios odisse, nunquam mutatur: id quod & de ira, quae
in Deo esse dicitur, omnino intelligendum est. Quid autem 1js nominibus &
Attributis, amoris, odij, irae intelligendum sit, in libro de Natura Dei abunde
fuit explicatum. Certum tamen est, nominibus istis, seu locutionibus, nimirum
Deum esse placatum & reconciliatum, mutationem aliquam significari: quae
cum non cadat in Deum, eam aut in nobis fieri, aut in Dei effectis omnino
necesse est. Sed quae fit in nobis, ea vocatur nostri cum Deo reconciliatio, de
qua 2. Cor. 5. Obsecramus pro Christo, reconciliemini Deo: Euangelium
autem annunciat pacem, qua Deus placatus nobis esse dicitur.

Notandum igitur est, cum scriptura dicit, Deum in Christo, & per Christum
nobis reconciliatum esse, seu iram ipsius placatam, his & similibus
locutionibus hoc propri¢ significari: nempe, Christum vsque adeo sua
obedientia, sanguine, morte, & sacrificio crucis, iustitiae diuinae pro peccatis
nostris satisfecisse, vt ira illa immensa Dei & aeterna, 1d est, mors aeterna
peccatis nostris debita (ea enim effectum est irae, quae in Deo est, id est,
iustae voluntatis Dei decretique diuini, de puniendis peccatis nostris) vt
inquam illa ira Dei, 1d est, aeterna mors, auersa a nobis sit propter Christum,
immo in summam beneuolentiam erga nos, id est, in donum aeternae vitae &
felicitatis conuersa: erga nos inquam qui electi fuimus in [page 146] Christo
ante Mundi constitutionem: & pro quibus propri¢ mortuus est, & satisfecit
diuinae 1ustitiae Christus. Haec propri¢ est pax, quam Christus & fecit, &
factam esse inter Deum & nos, per Euangelium annunciauit & annunciat:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 107



Sicut & ex Esaia Apostolus declarauit ad Rom. 10. Quam speciosi pedes
euangelizantium pacem, euangelizantium bona, euangelizantium salutem.
Posterioribus verbis explicauit priora, quid scilicet sit euangelizare pacem,
inter Deum & nos factam: nimirum nil aliud, quam euangelizare, propter satis
factionem Christi, nos ab ira Del, id est, a malis, qu¢ nobis debebantur, esse
liberatos: Et contra, bona quae non debebantur, esse consecutos, id est,
salutem, vitamque aeternam. lis enim effectis, & beneficijs declaratur, Deum
nobis esse propitium, nos amare et complecti, vt filios in Christo, qui amor
Dei erga nos non tum coepit, cum Christus pro nobis satisfecit in cruce, sed
long¢ ante, id est, ab omni aeternitate praecessit. Imo ex illo amore aeterno
factum est, vt Christus sit missus ad tollenda peccata nostra in cruce,
liberandosque nos ab ira Dei, cuius eramus natura filij: id est, ab aeterna
damnatione nobis debita. Hoc demum est, Deum nobis placatum esse per
Christum. Ita videmus, per hanc pacificationem, & reconciliationem, nullam
esse factam in Deo mutationem, sed in effectis: quia quae debebatur ira, id
est, aeterna mors, mutata est in summam benecuolentiam, id est, in donum
vitae aeternae atque salutis, manifestum beneuolentiae diuinae testimonium.

Nunc intelligimus, quid sit, Deum illius que iram placatam per sanguinem
Christi: ac proinde quid sit illa pax, quam Christus fecit inter Deum Patrem &
internos, quamque per Euangelium annunciauit & quotidie annunciat
omnibus, tam ijs qui longe, quam 1js qui prope. Hinc facilé etiam
intelligimus, quanquam pax semel facta per Christum in cruce, firmata &
constabilita est, ita vt quibuscunque placatus est Deus, 1j perire nullo modo
possint: non interim tamen frustra per eundem Christum pacem hanc
euangelizatam fuisse, & euangelizari quotidie: sed habere suos salutares,
immo ad fruitionem istius pacis, necessarios vsus.

[1. Operatio fidei.] Primus igitur est, quod dum audimus praedicari nobis
hanc pacem inter Deum, & inter nos, esse factam, idque per Christum filium
Dei, factum propter nos filium etiam hominis, & pro nobis in cruce mortuum:
Et quidem totum hoc, ex aeterno Patris decreto, & propter eximiam
charitatem, qua dilexit nos, esse peractum: Ex auditu inquam huius Euangelij,
gignitur in nobis fides (vt est ad Roman. 10.) qua & Deum immensamque
eius erga nos bonitatem, & Christum, quis & qualis erga nos sit, & tam
magnum atque admirandum huius pacis per Christum factae beneficium,
omnem humanum captum alioqui superans, cognoscimus, & cognitum

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 108



amplectimur. Quid autem hac cognitione & fide magis necessarium? Haec
enim est certa nostri iustificatio & salus: cum credimus Euangelio, hanc
pacem annuncianti: quae iustificatio tum remissione peccatorum, eoque &
liberatione a morte aeterna, tum imputatione iustitiae, atque obedientiae
Christi, eoque & donatione vitae aeternae constat.

Hic est primus praedicationis Euangelij vsus & fructus.

[2. Pax conscientia.] Alter, est pax conscientiae, quae ex fide, de certissima
pace cum Deo per Christum comparata, eoque ex iustificatione nascitur:
dicente Apostolo, lustificati igitur ex fide, pacem habemus ad Deum [Rom.
5.]. Nam antequam certiores fiamus de remissione peccatorum, eoque de Deo
erga nos bene affecto propter Christum: conscientia nostra semper fluctuat,
aestuat, varijsque agitatur procellis, metuens ne Deus tandem aliquando
peccata nostra viciscatur. Nemo est enim, qui non sit conscius peccatorum: Et
qui etiam ignoret Deum esse iustum iudicem & vindicem scelerum.
Quomodo igitur potest conscientia esse pacata, antequam de pace cum Deo
facta, certior fiat? Fit autem certior ex Euangelij predicatione, si illi credat.
Quare non frustra Christus factam a se pacem, euangelizari etiam voluit, &
vult.

[3. Nostri reconciliatio.] Tertius vsus est, nostri vicissim cum Deo
reconciliatio. Differt enim haec, qua nos quotidie cum Deo reconciliamur, ab
illa, qua ipse semel per Christum nobis placatus & pacatus fuit. Locus de
vtraque insignis est in 2. Corint. 5. a ver. 18 in finem vsque capitis. Vbi
primum ait, Deum fuisse in Christo, mundum sibi reconciliantem (id est, vt
explicat) non imputantem illis peccata ipsorum. Atque hoc est quod
Euangelium annunciat: Deum scilicet propter Christum placatum, non
imputare amplius nobis peccata. Deinde proofficio sibi iniuncto rogat
Apostolus Corinthios, vt Deo ipsis reconciliato, vicissim & ipsi
reconcilientur: Rogamus (inquit) reconciliemini Deo. Quid autem est
reconciliari DeoEst iram, odium, & simultatem, quam aduersus Deum
conceperamus, deponere, illumque agnoscere, & habere pro amico, pro
benefactore, pro seruatore, pro nostro Deo, pro Patre, illique promittere
fidem, amicitiam, obsequium, obedientiam. Sic enim solent & debent, qui
alter1 reconciliantur, facere.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 109



[Deum an quis oderit.] Sed fieri ne potest, vt quis odio habeat Deum? Resp.
Deum nemo simpliciter odit, quatenus scilicet Deus est summum bonum,
omnibus benefaciens: pugnat enim hoc cum natura, odisse beneficos,
quatenus beneficisunt: imo omnes appetunt & amant bonum: Ergo Deum
simpliciter quatenus est summum bonum, nemo odisse potest: Sed omnes
homines, [page 147] ante conuersionem ad Christum, Deum oderunt xata ti,
quatenus scilicet est peccatorum nostrorum conscius, & iustus ludexNemo
enim vellet peccata sua alijs, presertim iudicibus, innotescere, neque etiam
puniri, vt notum est. Cum igitur omnes homines peccent, & omnes a natura
edocti sciant Deum omnia nostra scelera videre, & praeterea esse illorum
vindicem: Philautia efficit, vt omnes oderint in Deo has proprietates,
sapientiam, qua videt mala nostra, & tustitiam, qua eadem vlciscitur. Odisse
autem haec in Deo: an non est odisse Deum, qualis enim Deus fuerit, si neque
omnia norit ac videat, & si peccata non puniat, ac iustus non sit? Ergo
antequam quis persuasus sit de pace facta per Christum inter Deum, & inter
nos, eoque de remissione peccatorum: fieri nequit, vt Deo pareat, illum pro
amico habeat, illique velit esse subiectus, & amicus. Hoc autem est nolle Deo
reconciliari.

Atqui per Euangelium fimus certiores de pace facta: per Euangelium igitur
hoc consequimur beneficium, vt certi de placato nobis Deo, nos illi vicissim
libenter reconciliemur, depositoque odio, illum amare incipiamus, eique ex
animo subijciamus nos ipsi, & eius voluntati obtemperemus. Quid hoc autem
est, quam renouatio cordis, atque animi, totiusque hominis regeneratio? Qui
autem sic renatus, & renouatus, amicusque Dei effectus est: is cum omnibus
etiam amicis Dei, id est, cum pijs omnibus, pacem & amicitiam colet,
quantum potest, in Domino, & perpetua sanctitate vitae Deum glorificare
conabitur. Hi sunt tres praecipui vsus praedicatae nobis pacis, per Christum
partae.

Quo pertinet, quod in scripturis legitur & scribitur, de triplici pace, de pace
cum Deo, de pace nobiscum & conscientiae, de pace cum proximo. Omnem
autem pacem habemus a Christo, per Euangelium nobis manifestato: quia
omnem etiam nobis suo sanguine comparauit.

4. Addo quartum vsum, qui est ex accidenti: is est, quod dum praedicatur
haec pax, electis credentibus, reprobi non credunt, sed sua incredulitate illam

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 110



reijciunt: Hinc vero fiunt ipsi inexcusabiles, Deus autem cum postea in eos
fert sententiam, iustus ab omnibus agnoscitur & praedicatur, eoque &
glorificatur.

Quod vero priori loco ait, Christum praedicasse hanc pacem ijs, qui longe, id
est, Gentibus, & post subdit, & ijs qui prope, id est, [udaeis, cum tamen
legamus Christum prius Iudaeis per sese praedicasse Euangelium, &
postmodum per Apostolos Gentibus: id non credo ab Apostolo factum esse
imprudenter aut voluisse Iudaeis illam eripere gloriam, quam saepe illis
attribuit, cum ait, Euangelium esse in salutem omni credenti, ludaeo primum,
& (deinde) Graeco [Rom. 1.]: Sed voluit significare, Ephesijs, alijsque
Gentibus, quanquam illi fuerint longinqui, Iudaei autem & loci vicinitate, &
foederis societate propinqui, non propterea tamen Christum illos pre¢ Iudaeis
contemsisse, aut posteriore loco habuisse in salutis & pacis cum Deo
communicatione. Immo impleri iam coepisse, quod Christus saepe solitus fuit
dicere, futurum scilicet, vt qui debebant esse primi, 1j fiant nouissimi: Et qui
nouissimi erant, fierent primi. Proinde videmus non diu fuisse Euangelium
post resurrectionem Christi praedicatum Iudaeis, & quidem paucis etiam
efficaciter fuisse praedicatum: sed illis hanc contemnentibus pacem,
Apostolus se contulisse ad Gentes, illisque pacem hanc lummo & maximo
cum fructu per totum terrarum orbem annunciasse, & euangelizasse. Futurum
tamen dicit Apostolus ad Roman. V¢ postquam intrauerit plenitudo Gentium:
totus quoque Israel, qui reliquus fuerit, saluus fiat [Rom. 11.]. Ita reuera,
primi facti fuerunt nouissimi: & qui nouissimi esse videbantur, facti fuerunt
primi: Et qui procul erant, facti sunt propius, nempe Gentiles, & qui
propinquiores erant, ratione loci & foederis, factilunt longinquiores in pacis
receptione, si totum Israélem, de quo Apostolus ad Rom. respicias, qui ad
finem conuertendus est ad Christum, ablato velamine, quod adhuc manet
super corda eorum.

Hanc puto esse caussam, cur Apostolus primum dixerit, Vobis qui longe, &
post subiecerit, £t iis qui prope. Pluribus enim & efficacius praedicauit
Christus per Apostolos pacem hanc inter Gentes, in longinquis a ludaea
regionibus, quam fecerit per sese in sua Palestina suis vicinis [udaeis. Quia
tamen eadem efficacitate euangelizaturus est ad extremum sub finem seculi,
etiam reliquis Tudaeis: ideo secundo loco ponuntur, & Gentiles priori. [ Ver.
18.] “'O11 61 dvtod Eyopev TV mpocaywynyv, ambo in vno Spiritu ad Patrem.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 111



Bifariam exponi potest iste versus: Primo. vt illud 11, particula sit
explicatiua, quod: quo sensu non semel & iterum accipi legimus in sacris
literis: Vel sit dutiohoyikr), enim. 1. Si prima interpretatio admittatur, Sensus
fuerit iste, CHRISTVM euangelizasse pacem vtrisque, Gentibus & Iudaeis:
quam nam pacem? nempe, Quod vtrique accessum iam habent ad Patrem,
placatus cum sit sanguine filij. 2. Si secunda, quae magis probatur, & magis
etiam recepta est, sensus fuerit, Christum ideo pacem euangelizasse, non solis
[udaeis, sed etiam Gentibus: quoniam vtrique etiam, & non soli Tudaei
accessum iam habeant seu adductionem, ad Patrem: quasi dicat, quoniam
vtrique pacem hanc consecuti sunt: ideo vtrisque etiam fuit annuncianda.
Huic interpretationi fauent illae tres particulae, Prima, ol auepdtepot:

Secunda, v évi mvedpoat: Tertia, ad Patrem, nempe vnum vtriusque populi ex
[page 148] aequo communem. Placet haec secunda interpretatio: tantum hoc
velim addi, voluisse Apostolum probare, Christum non solum Patrem in cruce
tam Gentibus quam Iudaeis reconciliasse, verum etiam sua praedicatione,
fecisse huius pacis participes, tam ipsos Gentiles, quam pios ex Tudaismo:
vnde probat? ab effectu: hoc est, ab inuocatione eiusdem Patris, per eundem
Christum, in eodem Spiritu: vt argumentum tale sit: Vtrique per eundem
Christum, inque eodem Spiritu, ad eundem Patrem inuocandum adducimur,
seu accessum habemus, & accedimus: hoc assumit tanquam manifestum.
Ergo tam vobis Gentibus, quam nobis [udaeis, & Pater per Christum est
reconciliatus, & per eundem Christi Spiritum pax haec efficaciter annunciata
est, & communicata: vt de vocatione vestra ad gratiam Euangelij, dubitandum
non sit, quin fuerit a Christo per suum Spiritum, cum me ad vos misit,
euangelizatum.

Cum hac interpretatione ita explicata optime congruit conclusio, quae
sequitur, Ergo iam non estis amplius hospites & aduenae, sed estis, (nempe
reipsa propter efficacem Christi per meum ministerium vocationem) ciues
sanctorum, & domestici Dei, &c. Neque enim mihi dubium est, quin
Apostolus voluerit concludere, Ephesios non solum per Christum in cruce
fuisse reconciliatos Patri: verum etiam huius reconciliationis & pacis, vna
cum Apostolis alijsque piis inter [udaeos, per eundem Christum,
communicato suo Spiritu in ministerio Pauli, iam reipsa factos esse
participes. Non igitur permittendum esse, vt abducantur a Christo: id quod
fieret, si sinerent, sibi persuaderi, ad salutem non sufficere fidem in Christum,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 112



sed opera etiam legis esse necessaria. Haec est summa horum duorum
versuum. Interim quaedam explicanda & obseruanda sunt in hoc v. 18.

[Observ. 1.] Ex dictione, 611, quoniam: Seu ex eo, quod probat ided Christum
predicasse pacem non solum Iudaeis, sed etiam Gentibus, quia vtrique etiam
accessum iam habeant ad eundem Patrem, per eundem Christum, & in eodem
Spiritu colligimus caussam, cur Euangelium praedicandum sit non solis
Iudaeis, nec solis Gentibus, sed tam vnis quam alteris, eam esse, quia
nimirum neque solis Tudaeis, aut solis Gentibus, sed vtrisque simul patefecit
Christus aditum ad Patrem, vtrisque ex aequo reconciliatum, & placatum.

At, inquies, Ergo hinc etiam sequitur, non esse praedicandum Euangelium
reprobis, quoniam illis non est reconciliatus Deus: Christus enim pro solis
Electis mortuus est, & non pro reprobis, sicut idem dixit in sua oratione, Non
rogo pro mundo, sed pro ijs qui credituri sunt in me. loh. 17.

Resp. Optime dicis. Est enim regula Christi, & mandatum, Nolite sanctum
dare canibus, & nolite margaritas spargere ante porcos [Matt. 7.]. Sed hic
duo requiruntur: Primum, Vt noris qui sint reprobi, & qui non: Si enim non
noris, quomodo poteris dissimulare illis Euangelium? Secundo, Etiamsi
nosses, si tamen mixti sint cum Electis, Euangelium est omnibus
proponendum propter Electos, vt ipsi salui fiant. Exemplum habemus Christi:
qui licet nosset, quinam inter ludaeos essent electi, & qui reprobi: quia tamen
cum reprobis mixti erant electi, idcirco in gratiam Electorum, omnibus
proponebat Euangelium, vt qui haberent aures ad audiendum, audire possent
& seruari.

[Observ. 2.] Sed maioris momenti est, quod scribit Apostolus, de accessu
nostro ad Patrem, per Christum, in eodem Spiritu. In hoc enim consistit
Christiana pietas, nostraque salus: vt habeamus accessum ad Patrem, & ad
illum ver¢ accedamus. Est igitur diligenter hic locus de accessu ad Deum,
examinandus: praesertim quia frequenter occurrit in sacris literis. Sciendum
igitur est duplicem esse ac De accessum ad Deum: Vnum qui fit dum sumus
in hac carne: alterum qui fiet, cum exuti hac carne, veniemus praesentes in
eius conspectum, & ille erit omnia in nobis. De priori loquitur hic Apostolus.

Obseruo autem in hoc contextu capita de isto accessu sex:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 113



1. Primum, Quinam habeant accessum ad Patrem: nempe omnes quibus
reconciliatus est Pater per Christum, in cruce, tam Gentiles, qui long¢ erant,
quam ludaei, qui prope: ij autem sunt tantum electi ex vtroque populo.
Excluduntur ergo reprobi, quibus non est pars in hac pace & reconciliatione.
Isti neque habent, nec vnquam habituri sunt hunc accessum, de quo Apostolus
loquitur: eoque nec alterum in coelo.

Sunt porro Electi, quibus Deus est reconciliatus per Christum, dum generum:
alij, qui annunciatam pacem ac reconciliationem per Euangelium, credunt,
fideque amplectuntur: ac proinde iustificati & pacem consequuti, ipsi quoque
posita omni falsa, quam de Deo conceperant, opinione, positoque omni odio,
Deo vicissim reconciliantur. His non solum patet accessus ad Deum, sed
etiam sumta fiducia ad eum reipsa accedunt, eum inuocant, deprecantur
culpam, praeteritaque peccata omnia condonari petunt, promittunt fidem &
obedientiam, & in summa confugiunt ad eum in omnibus suis necessitatibus,
tanquam filij ad Patrem. Alij sunt, quibus aut nondum praedicata est haec
pax, aut qui annunciatam, sed nondum persuasam, nondum etiam sunt
amplexi, amplexuri tamen suo tempore. [js semper patet aditus ad Deum:
verum nondum audent accedere, quia nondum norunt Deum sibi esse
placatum: accessuri tamen, vbi hanc pacem per Christum factam vere
intellexerint, persuasamque habuerint.

[page 149] Hoc est primum caput: de illis, qui accessum iam habent ad
Deum, Electi nimirum, qui iam per fidem conscientias habent pacatas.

[II. Per quem.] Secundum est, per quem habeatur iste accessus: neque enim
cuipiam patet accessus ad Deum, nisi per Mediatorem aliquem, & ductorem,
qui nos adducat, & in conspectum Dei sistat. Proinde Apostolus hunc
accessum, non simpliciter vocauit accessum & additum: sed mpocaymynv,
adductionem, quia fit per alterius ductum & manum.

Romani habebant suos minores Deos, qui adducerent ad louem: Alij suos
sanctos, qui pro ipsis intercedant, & per quos adducantur ad Deum.

Apostolus autem ait nobis hunc, esse Christum, nempe solum, per quem
habeamus accessum ad Patrem. Ille enim, qui fecit pacem, qui Patrem nobis

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 114



reconciliauit, qui vicissim nos reconciliat Patri, qui pacem item a se factam
euangelizat, quique aperuit aditum ad Patrem: is etiam solus est, per quem
adducamur ad Patrem: Ideo ait Apostolus, 61’ qutod habemus. Hoc idem
Christus confirmat, dicendo: Nemo venit ad Patrem, nisi per me: Item, ego
sum via, scilicet ad Patrem. Ioh. 14.

[III. Qualis accessus.] Tertium, de ipso est accessu, qualis sit: ait enim, nos
habere tpocaymynv. Primum, omnis ad Deum accessus, amicitiam cum Deo
significat: sicut quod alicui semper pateat aditus ad Regem vel Principem,
testimonium est amiciti¢. Quod igitur per Christum pateat nobis aditus ad
Patrem, significatur nos per Christum factos esse amicos Dei Patris. Deinde
omnis liber aditus ad Deum: sicut & ad aliquem Principem, duplex est: Vnus
eorum qui semper fuerunt amici Dei, & eum nunquam offenderunt. Talis est
aditus, quem habent Angeli boni, ad Deum. Sunt enim & semper fuerunt in
conspectubei, tanquam perpetui & constantes amici Dei. Alter eorum, qui in
Deum peccarunt, eumque iniurijs affecerunt. Talis est aditus noster: ac
proinde qui duabus rebus opus habet, Primum, vt per quem fuimus
reconciliati Deo, per eundem etiam ad Deum adducamur, qua de re supra
dictum est: Deinde vt semper cum fiducia quidem & mappnociq propter
Christum, sed tamen etiam cum humilitate, animique demissione accedamus
ad Deum, memores iniquitatum nostrarum in eum admislarum, quanquam
condonatas esse non dubitemus, dubitare debeamus. Hoc modo affecti sancti
omnes, nempe & fiducia propter Christum, & animi demissione propter
factas iniurias, licet condonatas, accedunt ad Deum, & accedere soliti semper
fuerunt: quemadmodum multis exemplis ex sacris etiam literis demonstrari
posset, si necesse esset.

[IV. in Spiritu.] Quartum, est de eo quod dixit, Nos habere hunc aditum, in
Spiritu.

Docet igitur, accessum hunc ad Deum, non esse carnalem, sed spiritualem:
nec fieri pedibus corporis, sed Spiritus. Idque iure: quoniam Deus quoque
spiritus est, & qualis spiritus? immensus & vbique praesens: ac proinde ad
quem vt accedas, non est opus pedum & corporis motu: sed mentis tantum, ac
spiritus actione. Quo enim ibo a spiritu tuo (dicebat Dauid) aut quo a facie
tua fugiam: si ascendero in coelum, tu illis es: &c [Psal. 139.]. Quod Dauid
de fuga a Deo dixit: idem de accessu ad Deum, nobis dicendum est.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 115



Accessum (inquit Apostolus) habemus in Spiritu. Quid hinc sequebatur, &
sequitur? nimirum, tam qui procul erant, quam qui prope, eodem temporis
momento accedere potuisse ad Deum. Sequitur etiam accessum nostrum in
coelum, qui nunc sit, ad Christi corpus in coelo existens amplectendum &
percipiendum, nobisque incorporandum, non opus habere longa mora, quia fit
in spiritu, & spiritualis est.

Conclusio vero est, ad hunc accessum opus esse Spiritus sancti auxilio: qui
spiritum nostrum afficiat, ducatque ad Deum, & ad Christum in coelo
sedentem, hoc est, inde dominantem & regnantem. Loquitur enim Apostolus
de Spiritu sancto nostrum spiritum regente.

[V. Vno Spiritu.] Quintum est, quod non solum dicit, in Spiritu, sed in vno
Spiritu.

Ad vnitatem semper Apostolus omnia reuocat, cum alibi, tum praesertim in
hac Epistola. Vnus est Deus, vnus Mediator, Iesus Christus, vnus Spiritus,
vna Ecclesia ex duobus populis collecta, imo duo populi in vohum hominem
conditi. Sicut ergo dixit, accessum hunc haberi per vnum Mediatorem
Christum, ad vhum & eundem omnium Patrem, sic etiam ait haberi in vno &
eodem Spiritu.

Loquitur autem de persona Spiritus sancti: de quo ad Rom. c. 8. quod ipse
interpellet pro nobis gemitibus inenarrabilibus: id est, quod faciat
interpellare: & ad Gal. quod in eo nobis donato clamemus Abba Pater. Gal. 4.

Docet igitur omnes fideles vhum & eundem Spiritum habere, ab vno &
eodem Patre, per vnum & eundem Filium Mediatorem: omnes ab eodem duci
& regi Spiritu Dei, eoque omnes in eodem Spiritu accedere ad Deum Patrem,
eumque inuocare. An non etiam singula corporis membra, ab vna & eadem
anima ad suas quodque actiones & motus, aguntur & reguntur? Hinc sequitur
eiusdem corporis membra non esse, que non ab vno & eodem Spiritu, sed a
diuersis mouentur & ducuntur: Et sic de corpore Ecclesiae sentiendum est.
Omnes enim fideles tam longinqui, quam propinqui, in eodem Spiritu (inquit
Apostolus) accessum habent ad Deum Patrem, eumque inuocant. Si autem
hoc. Ergo qui diuersa fideleum inuocant, diuerso etiam spiritu inuocent,
oporterVt enim vna est fides, sic etiam vnus spiritus in mentibus fidelium.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 116



[VI. Ad Patre.] Sextum, est de eo, ad quem habemus accessum hunc non dicit
Apostolus, habemus accessum ad Deum, sed ad Patrem: Patrem inquam &
Christi & nostrum [page 150]: quo illud Christi, Ascendo ad Patrem meum, &
Patrem vestrum &c [Ioh. 20.].

Docet igitur neminem habere hunc accessum ad Deum, nisi illum pro Patre &
Iesu Christi naturali, & suo per gratiam, agnoscat. Proinde, cum Christus
etiam docet, quomodo debeamus accedere ad Deum & eum inuocare,
Primum iubet nos agnoscere eum pro Patre nostro, qui etiam Pater est Christi,
eumgque inuocare, dicendo: Pater noster qui es in coelis.

Hinc etiam efficitur, accessum hunc non pertinere nisi ad filios Dei, qui
Deum pro suo Patre agnoscunt: quod filiorum tantum sit, Deum vt Patrem
inuocare. Quomodo igitur qui non credunt filios se esse Dei, inuocare Deum
possunt vt Patrem, & dicere possunt noster? Atque haec de accessu ad Deum,
per solum Christum satis: quo manifeste refellitur doctrina quorundam, de
inuocatione Sanctorum, vt per eos ad Patrem adducamur. Nemo venit ad
Patrem (inquit Christus) nisi per me. Quomodo igitur per sanctos,
sanctorumque intercessionem? Sed hac de re alias.

Summa igitur est, sicut per solum Christum, Pater nobis reconciliatus est, &
per solum Christum pax haec efficaciter nobis annunciatur, & communicatur:
sic per solum Christum nos habere accessum ad Deum Patrem, & cum sanctis
omnibus communionem. Sequitur ergo totius capitis conclusio, quae est de
consociatione duorum populorum, in vnum Ecclesiae corpus. Vnde apparet
quanta sit gratia Dei, per Christum Gentibus praestita.

QVARTA PARS.

[Ver. 19.] Iam igitur non estis hospites, & incolae, sed ciues Sanctorum &
domestici Dei, &c.

Summa horum quatuor versuum, haec est. Apostolus, posteaquam exposuit
rationem, qua per Christum liberati fuerunt Ephesij ab omnibus illis malis,
quae descripsit, partim initio capitis, partim fusius versu 11. & 12. & qua

contra, magnis donati fuerunt donis, reconciliati cum Deo, & cum Ecclesia

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 117



elus coniuncti ac consociati: nunc breuiter repetens, quales antea fuerint,
nempe alienati ab Ecclesia & @0¢ot, concludit iam illos beneficio Christi,
factos esse ciues Sanctorum & domesticos Dei, eoque vera esse
membraEcclesiae, cuius caput est Christus, & in quasola Deus regnat &
regnaturus est in sempiternum. Ita occasione hinc accepta, describit
Ecclesiam quid sit, quantaque eius felicitas: idque tribus similibus, quorum
vnum praestantius est altero, & magis vnitatem, felicitatemque Ecclesiae
exprimit. Primo comparat Ecclesiam ciuitati, dicendo: estis ciues sanctorum:
Secundo domi, vbi inter domesticos maior etiam & arctior, quam inter ciues
vigere soleat, esse debet amor & familiaritas. Tertio comparat templo Dei, vbi
lapides maximo & arctissimo nexu, & cum fundamento & inter se sunt
constructi.

Scopus autem Apostoli est concludere, quando igitur sola gratuita Dei
bonitate per solum Christum, consecuti sint communionem cum Deo & cum
sanctis omnibus, liberati a tot malis, & adepti tot tantaque bona: maneant
constantes in doctrina Apostolorum, & Prophetarum, quae nil aliud docet
quam Christum: quod per hunc solum habeatur salus: curentque vt in fide
Christi incrementum faciant.

Caeterum, quo melius totus iste contextus doctrinaque, quam hic tradit de
Ecclesia intelligatur: breuiter quid quoque versu contineatur, aperio.

[Summa v.19.] Primo versu huius quartae particulae, id est, ver. 19.
concludens Apostolus ex predictis. Ephesios consociatos Ecclesiae, &
reconciliatos Deo, iam non esse amplius hospites & peregrinos, sed ciues
Sanctorum, & domesticos Dei, doctrinam hanc generalem tradit: nempe
quicunque per Euangelium a Christo efficaciter vocati sunt ad fruendum illa
pace, quam ipse nobis cum Deo & cum sanctis omnibus, suo sanguine
comparauit, ac proinde, qui eundem Patrem, per eundem Christum in eodem
Spiritu sancto inuocant: eos cuiusque sint nationis, & vbicunque sint
locorum, eiusdem ciuitatis vel regni ciues, immo eiusdem familiae Dei
domesticos esse: 1d est, communionem habere cum Deo, & cum sanctis
omnibus, eoque esse eiusdem corporis Christi membra. Atque ita simul etiam
innuit duplicem Ecclesiae definitionem: Vnam, quod sit ciuitas vel regnum,
quod constat multis ciuibus illisque sanctis, qui ab vno & eodem rege Christo
regantur, defendantur, multisque bonis ditentur, & qui vicissim regi fidem &

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 118



obsequium praestent, & ad praescriptum legum ipsius, vitam in pace &
charitate instituant. Alteram definitionem quod sit familia Dei, quae in eius
conspectu viuat, eique ad ipsius voluntatem inseruiat, haeres bonorum ipsius,
eoque vitae aeternae,

[Ver. 20.] Dicens, Ephesios esse dificatos super fundamentum Apostolorum
& Prophetarum: hoc est, super fundamentum, quod toti Ecclesiae
superstruendae iecerunt Apostoli & Prophetae, & hoc fundamentum esse
lapidem quendam imum angularem, id est, lesum Christum, qui vtrumque
populum tanquam duos parietes, simul in seipso coniungat: a tertio simili
nempe templi, definit Ecclesiam, eam esse templum Dei, cuius fundamentum
sit Christus, tale inquam fundamentum, quod non solum totum aedificium
sustentet, sed etiam quod diuersos parietes in seipso coniungat atque viuat
[page 151]: aedificatores templi, esse Apostolos & Prophetas, adeoque
omnes, qui iuxta doctrinam Apostolorum & Prophetarum, Christum
praedicant: lapides, qui superstruuntur, esse Electos omnes.

[Ver. 21.] Manens in inchoata Thesi de Ecclesia, ac qualis sit, quantaque eius
felicitas, describens, qualitates quatuor seu conditiones ac proprietates
Ecclesiae explicat.

1. Quod totum hoc Ecclesiae aedificium, eoque quod singulae partes, atque
adeo singuli lapides, qui superstruuntur, summa cum ratione, atque prudentia
simul coagmentati sint, & coagmententur: ita vt quisque in Ecclesiasuam
habeat sibi congruentem functionem, pro qualitate donorum Spiritus sancti.

2. Quod & fundamentum sit vinum atque viuificans, & lapides viui, atque a
fundamento viuificati: nempe instar arboris, cuius radix ac truncus viuit &
viuificat, & rami viui sed viuificati. Hoc docet, cum ait, totam aedificationem
crescere in templum. Neque enim tale incrementum fieri potest, nisi in rebus
viuentibus, & incrementum ex actionibus animae regenerantis & nutrientis,
capientibus.

3. Quod totum aedificium capiat incrementum, intellige non solum
accessione lapidum, sed quod inprimis lapides ipsi viui, vitam &
nutrimentum capientes a fundamento, cui sunt superstructi, quotidie crescant
in pietate, & virtutibus Christianis, & inter se magis ac magis charitate

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 119



coalescant, idque tantisper, dum tandem compleatur totum templum &
perficiatur.

4. Quod hoc templum, sit sanctum: id est, res non terrena, nec profana aut
immunda, sed coelestis, sana, munda, spiritualis, Domino soli consecrata, &
ea re, quod sit templum, in quo solo Deus vere habitet, cognoscatur, ametur,
colatur, inuocetur.

Haec est analysis versus 21

[Ver. 22.] Rediens ad Hypothesin, ac dicens affirmansque Ephesios in Christo
aedificari, proficere capereque incrementum, vt sint katotkntiplov Dei,
idque propter Spiritum sanctum, a quo reguntur: docet sicut erat vnum tantum
templum Salomonis, multa autem habebat xoatowntpra, habitacula, ¢ quibus
constabat, sic catholicam Ecclesiam, vnam quidem esse, sed multas habere
particulares, e quibus constat, alias in Oriente, alias in Occidente: Et has
singulares quotidie magis ac magis exaedificari in Christo per Spiritum
sanctum: nempe respectu Electorum vereque piorum, quibus illae constant
Ecclesiae. Hi enim propri¢ aedificantur, & horum coetus crescit in Domino.
Haec est perseuerantia sanctorum in fide, per Spiritum sanctum.

Haec est summa doctrinae, quam his quatuor versibus tradit Apostolus de
EcclesiaNunc omnia erunt facilia ad intelligendum.

[Ver. 19.] Iam igitur non amplius estis hospites, EEvol Kol Tpokot, &c.

Duo habet membra: in vno negat Ephesios esse iam amplius, quod antea
fuerant, priusquam scilicet credidissent Euangelio in altero affirmat nunc esse
quod non fuerant: postquam scilicet Euangelium amplexi sunt Non sunt
amplius Eévot kai mapoikot: sunt autem cvumoAital sanctorum & domestici
Dei. Xevog, est peregrinus & extranens: & refertur ad illud quod dixerat in v.
12. Eratis £€votl T®Vv doBnk®dv, extranel a pactis.

[Tapoucog, bifariam capi potest, aut proexule ac peregrino, qui exulat a patria

& a proprijs aedibus, vagus & sine certo domicilio: wopd enim significat
etiam praeter, & sine. Ideo mdpoucog, sine domo, exul ab aedibus suis: 1. aut

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 120



pro tali peregrino capitur, qui apud alios tamen domicilium inuenit, veluti nos
[tali, Belgae, Galli in his regionibus sumus hoc sensu mdpoukot.

2. Ad rem quod attinet, mihi dubium non est, quin etiam hanc dictionem
referat Apostolus ad illud, quod supra dixerat, Eratis dnnAlotpiopévor tig
noAteiog Tod iopanA: Illa enim particula, ovkért declarat Apostolum dicere,
Ephesios non esse amplius quod erant: fuerant autem annAAoTpropévol,
abalienati a Republica Israélis: fuerant ergo mépoucot, sine domo Israél:
[tem E€vor extranei a pactis promissionis. Ergo cum nunc neget esse amplius
quod erant, nil aliud sibi voluit his duobus dictionibus, quam non esse
amplius alienos ab Ecclesia, neque extraneos a foedere Dei: Sed contra, esse
iam respectu Reipubl. Israélis, id est, Ecclesiae, conciues Sanctorum:
respectu foederis cum Deo, esse domesticos Dei: quod etiam amplius est,
quam esse simpliciter in foedere.

Sed de quibusnam sanctis loquitur Apostolus, cum ait, Ephesios factos esse
ciues sanctorum? Ratio Antitheseos, qua supra dixerat, eos fuisse alienatos a
Republica Israelis, nunc autem factos ciues Sanctorum: videtur postulare, vt
de Sanctis, id est, de Israélitis, seu de Sanctis in illa Republ. Israel,
intelligamus: quod Israélitae fuerint nati ciues, Ephesij autem facti conciues.

Sed duo sanctorum genera erant in illa Republica: alij nomine tantum, alijj
etiam re ipsa: seu, alij sanctitate duntaxat foederis, erant sancti, & ita tota illa
Gens, sancta fuit vocata, quatenus omnes erant in foedere comprehensi: qua
de re Rom. II. Si radix sancta, & rami: Et alibi saepe populus Dei Sanctus
appellatur.

Aljj praeter generalem foederis sanctitatem, erant etiam sancti sanctitate
verae fidei, quatenus vere credebant in futurum Messiam: quales fuerunt
Abraham & caeteri. De quibus Apostolus ad Hebr. 11. quod per fidem
placuerint Deo, &c. Distinctio haec, certissima est. Nunc ad rem.

Manifestum est, Apostolum non loqui de primo sanctitatis [page 152] genere:
1. tim quia illa sanctitas erat tantum ex carne Abrahae, non secundum
Spiritum, eoque hypocritica, cum erat sola: haec autem non probatur Deo:
Apostolus autem loquitur be vere sanctis: 2. tum quia hac ratione Ephesij
transiissent in populum Israélem, & ita ex duobus populis, non fuisset factus

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 121



vnus tertius, sed vnus conuersus ad alterum, Apostolus autem dicit, Christum
duos condidisse in vhum nouum hominem. Ergo non intellexit Apostolus,
Gentes transijsse in censum ludacorum secundum carnem, sed tantum eorum
qui erant [udaei etiam secundum spiritum: quales fuerunt ante Christum
Abraham, Isaac, &c. Et post, Apostoli, Maria, Simeon, alijque pij.

Itaque cum dicit, Conciues sanctorum, intelligendum est cum hoc aduerbio,
VERE sanctorum.

[Quaestio 2.] Sed hinc etiam dubitare quis poterit: cum loquitur Apostolus de
veris sanctis, num de solis sanctis in Isra€le, an vero etiam de reliquis extra
Israélem intelligendum est Apostoli dictum? Sunt qui ad sanctos tantum in
Israél referant, hoc est, ad Abraham, & ad semen eius verum, ad eos videlicet
qui & secundum carnem erant ex Abraham, & secundum spiritum: & hac
accommodant illud Christi, Multi venient ab Oriente & Occidente, &
recumbent cum Abraham, Isaac & lacob in regno coelorum. Mat. 8.

Verum cum Apostolus hic de Ecclesia catholica loquatur, quae initium habuit
a condito orbe mihi extra controuersiam est, Apostolum cum dixit, Vos estis
ciues Sanctorum, intellexisse, omnium quotquot vnquam fuerunt & sunt, sunt
vere sanctorum: tum qui in coelo, tum qui in terra. Adde etiam hanc rationem,
quod Apostolus amplificat donum, quod acceperunt Ephesij ex fide in
Christum: Et facit illud longé majus damno, quod antea acceperunt ex sua
gentilitate, atque praeputio, quo fiebat, vt extranei essent a Repu. Israélis:
quasi dicat, antea, quia eratis praeputium, alienati eratis a sancta Repub.
Isra€lis: At nunc quia credidistis in Christum, facti estis conciues non solum
sanctorum, qui sunt & fuerunt in illa Repub. Sed omnium Sanctorum qui
vnquam fuerunt, futurive sunt, tam in coelo, etiam Sanctorum Angelorum,
quam in terris, omnibusque mundi partibus. De societate Angelorum
testimonium est Heb. 12.

Ad summam, loquitur hic Apostolus de articulo Symboli, Credo
communionem Sanctorum, scilicet omnium & vere sanctorum. Locus ad
Hebr. hanc praesentem explicat. Nunc tenemus sensum Apostoli: Quicunque
credunt in Christum, hos fieri regni coelorum, eoque conciues sanctorum
omnium, tam eorum qui sunt in coelo, quam eorum qui sunt futurive sunt in
toto terrarum orbe.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 122



Vbi vero est haec ciuitas, his constans ciuibus sanctis? Est enim vna tantum
ciuitas, quia vna Ecclesia: vbi igitur est? partim in coelo, partim in terra:
totum coelum occupans, & in omnes mundi partes sese extendens: sicut
describitur in Apocalypsi, ad Hebreos: In Iesa. 1. Gal. 4. Hierusalem superna,
quae est mater nostra. Omnes igitur sanctos complexus est Apostolus, &
Angelos & homines, tam vinos, quam mortuos, dicendo: Vos estis ciues
sanctorum.

Subdit alterum simile. Et domestici Dei.

Refertur partim ad illud contrarium quod dixerat, Eratis extranei a pactis
promissionis, id est, non habebatis foedus cum Deo: partim ad illud, eratis
sine Deo. Nunc inquit, non solum habetis Deum, & in foedere eius
comprehensi estis, facti eius populus, & ciues, sed quod amplius est, facti
estis eius domestici, & ex eius familia. Est amplificatio beneficij, quod
propter fidem in Christum acceperunt Ephesij. Plus enim est esse domesticum
alicuius principis, quam conciuem ciuium eius, & de populo ipsius.

[Quaestio.] Sed nunquid voluit dicere Apostolus, sanctos, quorum Ephesij
facti fuerunt conciues fuisse tantum ciues, Ephesios autem amplius quid
consecutos esse, nempe vt essent domestici Dei? Minime vero: omnes enim
erant & ciues, huius ciuitatis Hierosolymae (spiritualis ac coelestis) &
domestici Dei. Sed vt dictum est amplificare voluit gratiam Christi: ideo non
contentus dixisse, eos factos esse ciues sanctorum, subiecit, immo &
domesticos Dei.

[Domestici Dei sunt soli eius filij.] Quid autem sibi vult esse domesticum
Dei? apud nos domesticorum nomine, non solum liberi, sed etiam famuli &
ancillae veniunt: sed apud Deum soli filij, cohaeredesque Christi
intelliguntur. Primum enim Apostolus de sanctis loquitur: omnes autem vere
sancti, veri sunt filij Dei. Deinde nulli sunt veri serui Dei, nisi qui sunt etiam
filij Dei: reprobos enim & impios, pro seruis non agnoscit Deus, nec illorum
probat seruitium les. 1. & alibi. Non est igitur cur nomine domesticorum alios
intelligamus, quam eos qui & filij sunt, & haeredes regni coelorum. Ita liptote
est in verbis Apostoli, quia plus intelligit, quam disertis verbis explicet.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 123



[Observ. 1.] Hinc vero facile est colligere, quanta sit illorum felicitas, qui
sunt domestici Dei: quando omnes domestici sunt eius filij, & haeredes regni.
Si item Deus est Paterfamilias istius: sequitur illum suorum curam gerere
domesticorum. Nam apud nos, qui suorum & praesertim domesticorum
curam non habet, is fidem negasse, & esse infideli deterior dicitur [1 Tim.].
Non potest igitur Deus non suscipere curam suorum domesticorum. Contra
intelligimus, quid nostri sit officij erga Deum, qui eius sumus familia. Nemo
in familia aliqua viuit, qui (nisi sit proditor) non seruet fidem suo Domino,
obedientiamque & honorem praestet.

Rursus intelligimus quomodo debeamus nos gerere cum reliquis domesticis:
amice, officiose, modeste, honeste.

[Observ. 2.] Ex vtroque porro simili docemur, quid sit Ecclesia: Primum
ciuitas Dei, quo nomine nihil frequentius in sacris literis: cuius typus fuit
[page 153] Hierusalem, de qua tum apud Apostolum saepe ad Galatas & alibi,
tum apud Iohan in Apocalypsi. Si ciuitas est, suum igitur habet principem,
seu regem, a quo regitur, hic est Christus: suos item habet ciues, hi sunt Electi
fideles: suas leges ad quarum praescriptum viuunt & reguntur ciues, hae sunt
verbum Dei: locum vbi sita est: hic est coelum & terra vniuersa: nullibi enim
locorum conclusa est, sed longe lateque patet.

Deinde Ecclesia domus est Dei: quod etiam nomen frequentissimum est in
sacris literis: Ecclesia inquam tota, etiam quae in coelo est: & coelum ipsum,
vbi Ecclesia triumphans habitat, domus vocatur, iuxta illud Christi, In domo
Patris mei, mansiones multae sunt [Ioh. 14.]. Hoc testimonium est de domo
coelesti, deque loco maiestatis diuinae.

At de militante Ecclesia est locus, 1. Timoth. 3. V scias (inquit) guomodo
oporteat te in domo Dei versari, quae est Ecclesia Dei viuentis.

[Explicatio Ver. 20.] Superstructi (superaedificati) super fundaVer. 20.
mentum Apostolorum & Prophetarum, 6vtog

axpoywviaiov avtod Xpiotod Incod: existente (ad verbum) summo vel imo
angulari lapide ipso lesu Christo. Sic etiam Beza.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 124



Erasmus, Vbi summus lapis angularis, est ipse lesus Christus: Vbi, id est, in
quo aedificio seu in qua extructione.

Alij, Cuius imus angularis lapis, &c. Cuius, (1d est, vel fundamenti, vel
aedifici)) imus angularis (lapis) est ipse lesus Christus.

"Axpov significat omne extremum, tam imum, quam supremum Seu summum.
Ideo alij vertunt imum, alij summum: sed vtrumque credo significari hic ab
Apostolo, quia voluit explicare quodnam sit illud fundamentum, quod
iecerunt Apostoli & Prophetae, & quale. Fundamentum est Christus, ideo est
imus lapis, cui totum innititur aedificium: sed tale est fundamentum, & ita
constructum atque paratum, vt etiam ascendat ab vno latere ad summitatem
vsque, tanquam angulus, diuersos coniungens in se parietes. Ideo est etiam
summus angularis lapis idem Christus.

Non sunt igitur duo lapides, vnus profundamento, in ima parte positus, &
alter pro angulo supremo, coniungens parietes diuersos: sed vnus est atque
idem magnus lapis, imus in fundamento, & summus in angulo, id est,
paulatim ascendens, ab imo in summum: nempe Iesus Christus.

Talis enim lapis describitur Ies. 28. 16. qui sit & fundamentum firmum, &
angularis lapis, & vocatur a LXX. Interpretib dxpoywvionog lapis. Ego
(inquit) immitto in fundamenta Sionis, lapidem preciosum, electum, GKpOY®.
viaiov, & gloriosum in fundamento fundatum. Apostolum autem allusisse ad
hunc locum Prophetae, dubium non est. Cum igitur Propheta faciat hunc
lapidem talem, qui & fundamentum sit totius aedificij, & lapis angularis ab
imo ad summum vsque pertingens. qui diuersos parietes coniungat in sese:
non dubium est, quin Apostolus hic etiam idem facere voluerit.

Est igitur Christus, dxpoywviaiog lapis, id est, & imus & summus, propter
diuersa officia, vt modo explicatum est. Atque hoc pro Explicatione huius
loci Nunc ad res ipsas.

Tria erant apud Iudaeos insignia aedificia.

[Aedificia [udaorum clara.] Primo, Vrbs ipsa, in qua ciues simul viuebant:
Secundo, Domus regia, in qua familia regis, arctiori quam ciues

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 125



necessitudinis vinculo coniuncti, seruiebant & ministrabant. Regi: Et Tertio,
templum, in quo Deo sacrificabatur, & is inuocabatur, ac colebatur.
Comparauit Apostolus Ecclesiam primum ciuitati, nempe Hierosolymae,
dicendo, Estis conciues sanctorum: Secundo, domui, id est, familiae regiae,
dicendo, domestici Dei. Nunc transit ad templum: vt doceat Ecclesiam esse
templum Dei. Nec immerito. Ecclesia enim cum Christo capite, est vhum &
idem corpus. Christus autem dixit suum corpus, esse templum, Iohan. 2.
Soluite templum hoc, etc. Summam ergo propinquitatem & coniunctionem
cum Deo significare voluit Apostolus.

1. Quinque autem de hoc templo, seu de hac templi aedificatione tradit
Apostolus, primo, quae sit materia, ex qua construitur: homines electi, lapides
viul. Superstructi (scilicet vos Ephesij) Nam de ijs ver. 22. In quo & vos
coaedificamini, &c. Quales autem lapides sint, qui superstruuntur, docetur I.
Petr. 2. 4. Ad quem accedentes lapidem viuum, & vos tanquam lapides viui
superadisicamini.

In Apocalypsi, lapides preciosi vocantur.

[lud, Superstructi, significat vnitos conglutinatosque esse cum Christo. Alibi,
cum alijs vtitur metaphoris, vocat insitionem, vt Roman. 11. Ramorum
oleastri in bonam oliuam.

Alibi vocatur incorporatio, adglutinatio, vnio duorum in vnam carnem. Ad
summam, nihil aliud his locutionibus significatur, quam illa kowvwvio cum
Christo, de qua ilohan. 1.

Hinc colligimus, Ecclesiam non constare nisi ex electis lapidibus, Christo per
Spiritum sanctum ac fidem insitis.

2. Secundo, docet quodnam sit huius templi fundamentum, dicendo: Super
fundamentum Apostolorum & Prophetarum. Si quis intelligat ipsas
Apostolorum & Prophetarum personas, nimis foede hallucinabitur: cum &
ipsi superstructi fuerint super idem fundamentum: vnumque & idem semper
fuerit a condito orbe, fundamentum Ecclesiae.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 126



Proinde turpiter errare conuincuntur illi, qui ideo volunt Petrum esse
fundamentum Ecclesiae, quia Christus dixit, Tu es Petrus & super hanc
petram aedificabo Ecclesiam meam [Matt. 16.]: refellente [page 154] eos vel
ipso Christo, qui discrimen fecit inter Petrum, & petram, super quam, &c. Et
Ambrosio in hunc Apostoli locum, vbi exponens illud Christi ex Matth. 16.
ait, Super istam petram, id est, in hac Catholicae fidei confessione statuo
fideles ad vitam. Haec ille. Aljj igitur sunt qui nomine fundamenti
Apostolorum & Prophetarum, intelligunt doctrinam Propheticam &
Apostolicam: Et sic Ambrosius ait, Super fundamentum, &c. hoc est, super
vetus & nouum Testamentum collocati.

Interpretatio haec nihil habet absurdi, si recte intelligatur, nempe non de omni
parte doctrinae Propheticae & Apostolicae, sed de illa, qua promittebatur
Christus, per Prophetas, & qua per Apostolos praedicatur, quae doctrina
propri¢ Euangelium vocatur, &, si doctrina accipiatur pro re contenta in
doctrina, id est, pro Christo. Neque enim Ecclesia fundata est super
comminationes Propheticas, aut super legem, quam vrgebant & explicabant,
neque (vt summatim dicam) super ipsorum verba, sed super Christum, quem
illi promiserunt, & Apostoli annunciarunt: Et sic I. Corinth. 3. Apostolus sui
est interpres, dicendo: Fundamentum aliud nemo potest ponere, praeter id
quod positum est, quod est lesus. Christus. Cum igitur ait, super
fundamentum Prophetarum & Apostolorum, intelligit fundamentum, quod
Apostoli & Prophetae iecerunt: id est, super Christum a Prophetis &
Apostolis pro vnico seruatore, & totius Ecclesiae capite, vero Deo, vero
homine, vnico mediatore, nostra iustitia & sanctificatione praedicatum.

1. Hic primo obseruanda est haec particula, Fundamentum Prophetarum &
Apostolorum: quia non quiuis Christus est fundamentum Ecclesiae, sed ille
tantum quem praedicarunt Apostoli: Et talis per omnia, qualem illi
praedicarunt. Arianorum igitur Ecclesiae non sunt fundatae in hoc
fundamento Apostolorum & Prophetarum, quia non habent verum Christum,
quem Prophetae Iehouam, & Apostoli verum Deum, Deumque super omnia,
crediderunt, confessi sunt, & praedicarunt. Neque Valentiniani, neque
Marcionitae, nec Apollinaristae, & alij: qui aut negarunt verum esse
hominem, aut corpus illi affinxerunt coeleste, aut anima humana cum
spoliarunt, aut voluntatem humanam illi detraxerunt, aut corpus illi dederunt
immensum omniaque replens, & inuisibile.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 127



Neque etiam illi verum habent Christum, verumque fundamentum
Apostolorum & Prophetarum, qui talem Christum praedicant, qui non sit
perfectissima nostra iustitia, sanctificatio, redentio, cuius solius sanguine
nolunt peccata ita esse expiata, vt quicunque Christo per fidem insiti sunt,
remissionem habeant peccatorum omnium. Talem enim CHRISTVM non
praedicarunt Apostoli.

Merito itaque Apostolus Christum appellauit fundamentum Apostolorum &
Prophetarum, id est, vnicum fundamentum Ecclesiae, quod Apostoli &
Prophetae semper iecerunt, & praedicarunt: & quidem talem Christum,
qualem 1psi descripserunt, & non alium.

2. Secundo obseruandum: Si autem Christus fundamentum est Ecclesiae:
illam igitur sustinet, & sustinebit in sempiternum: nec illam corruere penitus
& euerti sinet: quare certissima est salus eorum, qui Christo sunt
superaedificati.

1. Terito: describit Apostolus, quinam sint huius templi aedificatores, &
architecti Apostoli nimirum, & Prophetae, adeoque omnes veri Apostolorum
successores, qui idem Euangelium, eandemque doctrinam afferunt, qualem &
Apostoli: Apostolo ipso interprete, qui se vocat Architectum, a quo positum
sit bonum fundamentum [1. Cor. 3.]: Et ministros verbi, qui consentanea cum
Christo praedicant, ait illos super hoc fundamentum superaedificare aurum,
argentum, lapides pretiosos.

Docet igitur omnes legitimos ministros verum Euangelium praedicantes,
eoque populos ad Christum colligentes, esse aedifica tores, suo ministerio.
Sic etiam leremiae, dixit Deus, se illum mittere, vt euellat & destiuat, templa
scilicet Diaboli [ler. 12?7]: & plantet atque aedificet, templum scilicet Domini.

[Exceptio. Christus adificat.] At Christus docuit se esse hunc templi
aedificatorem, cum dixit Matt. 16. Et super hanc petram ego aedificabo
Ecclesiam meam. Resp. Reuera Christus ille ipse est, qui super se electos
aedificat per suum Spiritum, i1d quod aperte docet Apostolus ver. 22. dicendo:
In quo & vos aedificamini in habitaculum Dei, in Spiritu sancto: Sed ad hanc
aedificationem vsus est opera Apostolorum, ac Prophetarum, ac quotidie

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 128



vtitur opera ministrorum Euangelij: quemadmodum supra quoque diximus. de
ministris Euangelium annunciantibus. Proinde Paulus vbi se vocauit
Architectum, qui bonum posuerit fundamentum, ibidem etiam dixit se & alios
Apostolos, nihil esse, nisi ministros Christi, per quos crediderint Corinthij [1.
Cor. 3.]. Ita soli Christo debemus, quod simus illi insiti, & superaedificati,
Apostolos autem, debemus pro ministris Christi agnoscere, & honorare.

IV. Quarto, indicauit etiam Apostolus, quibusnam instrumentis isti Architecti
aedificent templum Dei: ministri quidem Christi, id est, homines, doctrina
vtuntur sibi a Christo tradita, doctrina scilicet Euangelij. & Sacramentis,
quibus obsignantur promissiones Euangelicae. Sic enim Christus dixit, cum
misit Apostolos ad colligendos lapides inter Gentes ex quibus templum
aedificaretur, Praedicate Euangelium, baptizantes eos. Matt. 28.

[page 155] Sed Christus primarius Architectus, vtitur suo praeterea Spiritu,
quo efficaciter operatur, & sibi ipse electos lapides inserit, atque superstruit:
Ideo Apostolus ad finem ait, In quo & vos coaedificamini in habitaculum Dei,
in Spiritu sancto.

Caeterum ministri praeter verbum & Sacramentum, quibus addunt preces, &
exempla sanctae vitae, nihil habent praeterea, quo templum aedificent. Atque
haec est illa autoritas, quam Apostolus dixit ad Corint. sibi datam esse non ad
destructionem, sed ad aedificationem. 2. Cor. 13.

Medium hoc & instrumentum docuit Apostolus, cum dixit: Super
fundamentum Apostolorum & Prophetarum: id est, quod Apostoli &
Prophetae, sua praedicatione, priori loco iecerunt, & populis, vt huic sinerent
se superaedificari proposuerunt. Vbi primo obseruanda est consensio
Prophetarum & Apostolorum in doctrina salutis, & in fundamento iaciendo,
cui Ecclesia superaedificaretur: summa erat illa, quam tradiderunt Apostoli in
Actis, dicendo: Huic testimonium perhibent omnes Prophetae, remissionem
accipere omnes, qui credunt in cum [Act. 10.]. Videmus hoc inprimis fuisse
seruarum a Christo & Apostolis, vt quicquid tradebant populis doctrinae,
totum illud confirmarent testimonijs Prophetarum: inter quos certe primum
locum tenuit Moses. Quorsum Apostoli citabant Prophetas? Vt patefieret
mundo, nil noui adferri, Sed veterem doctrinam: & vnam eandemque esse
rationem salutis iam, quae & ab initio fuit mundi: nempe per fidem in Iesum

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 129



Christum, non autem per opera legis, quae longo post tempore a vocato
Abrahamo, nedum a condito orbe, lata fuit: quin & ipsa lex non alio
spectabat, quam in Christum: Rom. 10. Finis legis est Christus. Itaque in
doctrina salutis summa semper fuit & est consensio inter Prophetas, &
Apostolos, eoque & inter Mosen & Euangelium Pauli quod Gentibus
praedicabat. Pertinet haec particula ad Scopum Apostoli in hac Epistola: ne
sinant se abduci Ephesij a doctrina Apostolorum, quasi pugnet cum Mose:
quando ad summam salutis quod attinet, summa est consensio inter
Prophetas, eoque & Mosen, & inter Apostolos, nec aliud vaquam illi, quam
quod & isti posuerunt fundamentum, Iesum Christum. Consideratio
diligensque examinatio huius consensionis & Harmoniin doctrina Prophetica
& Apostolica, dicinon potest, quantopere fidem in Christum confirmet, eoque
salutem nostram promoueat. 2. Secundo obseruandum: si verd instrumentum,
quo per homines aedificatur Ecclesia, est doctrina Prophetica & Apostolica:
quicquid igitur ab hac diuersum est, illo non aedificatur, sed destruitur &
euertitur Ecclesia

Caeterum quia doctrina Euangelij proponitur, vt credamus, & credentes,
Christo inseramur per fidem: Idcirco Apostolus, dicendo nos superaedificari
fundamento Apostolorum & Prophetarum, non solum docet, quo instrumento
aedificent ministri, nempe praedicatione Euangelij, verum etiam quo
caemento adglutinemur nos fundamento Christo: nempe fide. Euangelium
enim est in salutem, non cuiuis, sed omni credenti [Rom. 1.]: Et omnes
scripturae docent, nos vniri Christo per fidem, perque fidem illum habitare in
cordibus nostris. Ephes. 3.

Neque mihi dubium est, quin hoc voluerit Apostolus concludere, si salus
nostra consistit in eo, vt vniamur adglutinemurque fundamento, id est, lesu
Christo, quem praedicarunt Apostoli & Prophetae, vnio autem sit, si credimus
doctrinae Propheticae & Apostolicae: ad salutem igitur necessaria non sunt
opera legis: de consensu quoque ipsius Mosis, inter Prophetas omnes, facile
principis.

V. Quinto: Ad extremum docet in hoc 20. versu, quisnam etiam angularis
lapis sit in hac templi structura, in quo diuersi parietes contunguntur in voum:
nam talis lapis pernecessarius est, vt omnes norunt Architecti, nempe in domo
lapidea extruenda. Docet esse eundem, qui & in fundamento positus est, vt

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 130



totum sustentet aedificium: nempe Christum. Ad Iesaiam enim allusisse
Apostolum, dubium non est, cum dixit, §vtoc dxpoywviaiov
dgvtod Incod Xpiotod.

Talem igitur lapidem voluit ipse quoque Apostolus nobis ob oculos proponi,
lapidem inquam tam magnum, & ita fabricatum, atque paratum, vt & totius
domus omni ex parte sit fundamentum, & ab omni etiam extrema parte recta
ascendat ad summitatem vsque domus, vt angularis lapis, quo diuersi parietes
simul copulentur, eoque tota domus simul contineatur & conseruetur. Voluit
enim concludere eundem Christum illum esse, qui totam Ecclesiam sustineat
vt fundamentum, atque etiam simul contineat tanquam lapis angularis; eoque
Christum initium esse simul & finem consummationemque salutis nostrae:
quemadmodum & ad Hebr. scribitur, cap. 12. Christum Iesum, autorem esse
fidei & consummatorem.

[Ver. 21.] In quo omnis aedificatio (mGoo 1) oikodour|) congruenter
coagmentata, crescit in templum sanctum in Domino.

‘Owodounv accipi pro re aedificata, non autem pro actione aedificandi, extra
controuersiam est: Primo, quia ait esse eam congruenter coagmentatam: non
coagmentatur autem actio aedificandi, sed res quae aedificantur & in
aedificium ponuntur. Secundo, quia ait hanc dtkodounv crescere in templum;
actio autem aedificandi non crescit indomum, vel in templum. Zertio, quia
Apostolus aperte Corinthios [page 156] ipsos Christo insitos, vocat
aedificationem Dei: Dei aedificatio estis, inquit [1. Cor. 3.].

Caeterum illud néca 6tkodour, bifariam accipi potest: Vel pro toto aedificio,
& sic fere vertunt omnes, in quo totum aedificium: vel pro quouis lapide qui
superstruitur, seu pro quauis parte aedificij: vt sit sensus, quicquid super hoc
fundamento extruitur, illud etiam congruenter coagmentatum crescit in
templum. Atque haec mihi magis placet. Sensus enim Apostoli est, quicquid
superstruitur fundamento Christo, illique sicut congruit, coagmentatur: illud
& vitam & incrementum accipere a fundamento Christo: idque in hunc finem,
vt fiat templum Domini, in quo Deus regnet.

Ad rem ipsam quod attinet, Dixi hic describi, qualis sit Ecclesia, vt Ephesij
melius intelligerent, quam magnum sit beneficium, quod consecuti sunt,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 131



quando per fidem in Christum, fuerunt coagmentati, & simul cum tota
Ecclesia sanctorum consecuti in Christo capite angulari.

Quatuor autem Ecclesiae qualitates seu proprietates describit hoc 21. versu:
1. Primo, quod totum aedificium, atque adeo singulae partes, congruentissime
sint coagmentatae, tum cum fundamento, tum inter sese.

2. Secundo, quod fundamentum sit viuum ac viuificans: lapides autem viui &
viuificati a fundamento: quod alioqui si carerent vita, non possent accipere
incrementum hi lapides.

3. Tertio, quod singulae partes accipiant incrementum: ac proinde quod
aedificium totum crescat, non solum accessione nouorum lapidum, sed
inprimis incremento singulorum lapidum: idque tantisper, dum totum
compleatur, & perficiatur templum.

4. Quarto: Quod templum hoc sit sanctum, soli Deo consecratum, purum &
mundum.

Restat vt nunc de ijs quatuor qualitatibus aliquid ¢ sacris literis
demonstremus. Ac 1. Primum de congruenti coagmentatione. Notandum
igitur, hanc consistere tum in vera ac decente vnione cum fundamento, id est,
cum Christo: tum in coniunctione cum partibus singulis: ita vt nihil
obliquum, nihil distortum, nihil indecens appareat in hoc aedificio: sed omnia
suum sibi suoque officio conuenientem habeant locum: sicut videmus in
aedificijs iuxta veram artem architecturae fabricatis. Fenestrae, scalae,
gradus, contignationes, tecta, omnes denique domus partes ita solent esse
congruenter dispositae: vt vna respondeat & inseruiat alteri: & omnes simul
fundamento.

2. Secundo dicendum est de vita cuiusque partis, & singulorum lapidum in
extructione templi, collocatorum.

Diximus alteram templi, id est, Ecclesiae, & cuiusque lapidis fundamento

superstructi conditionem proprietatemque esse, vt spiritualiter viuat, vita ex
fundamento hausta. id quod ijs rationibus confirmatur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 132



1. Cum enim dicat Apostolus, totum aedificium hoc, eoque singulas eius
partes crescere in templum; incrementum autem hoc fieri nequeat, nisi
singule partes sint viuentes, quando non tantum crescit aedificium accessione
nouorum lapidum, sed singulae etiam partes, singulique lapides in eo
collocati augentur fide & pietate: consequitur necessario, & totum aedificium,
& singulas eius partes, vita praeditas esse. Vitam autem ex se non habent, sed
ex fundamento: quemadmodum & rami arboris non ex se viuunt, sed ex
radice: Et palmites, ex vite. 2. Hinc sequitur ratio, Christus siue lapis sit
fundamentalis, in aedificio, siue radix in arbore, siue vitiis in vinea, siue
caput in corpore, semper est non solum viuens, sed etiam vita viuificans. Res
igitur sibi insitas & incorporatas, viuificet, oportet. Ac proinde omnes lapides
templi viui sint, necesse est.

3. Hoc vero expressis verbis declarauit Petrus, cum dixit, Ad quem
accedentes lapidem vinum, & vos tanquam lapides viui aedificemini domus
spiritualis, ad offerendas hostias [1. Pet. 2.].

Lapides autem istos vitam habere non ex se, sed eam ex fundamentali
angularique lapide haurire, inde manifestum est, quia neque palmes habet a se
vitam, sed a vite, neque ramus ex se viuit, sed ex arbore arborisque radice,
neque membra corporis aliunde habent vitam, quam a corde & capite: eadem
autem insitio in Christum significatur hoc praesenti simili templi, & lapidum,
eidem fundamento superstructorum, quae etiam similibus illis, corporis &
capitis, palmitum & vitis, ramorum & arboris, significata est saepe in sacris
literis.

4. Pertinet huc quod ait ipse Christus, Sicut qui misit me, est viuens Pater, sic
ego vino per Patrem: Et qui manducat me, ipse viuit propter me [Ioha. 6. 57.]
Sic enim locum illum legendum & construendum esse iudico. Docet enim
Christus, vitam nostram pendere a se, & per esum carnis suae nobis
communicari: vitam autem suam esse a Patre, nempe per aeternam (quatenus
aeternus filius & Adyog) generationem: Patrem autem a nemine habere vitam,
sicut neque essentiam, sed per se ex se viuentem esse. Ergo post kaB@dg, sicut,
subintelligendum est relativum Qui, & ita legendum, Sicut qui misit me,
viuens Pater, nempe est: Et qui edit me, viuit propter me. Ratio est, quia
Christus vita aeterna habitat vere in cordibus nostris per fidem.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 133



Summa igitur est, Qui Christo insiti sunt, siue vt palmites viti, siue vt rami
arbori, siue vt membra capiti, siue vt lapides fundamento, hos omnes viuere,
nempe spiritualiter, vita ex ipso Christo hausta: In ipso enim vita erat (inquit
Iohan [Iohan. 1.].) & semper fuit & est, qua nos viuimus. Et in Epistola ait,
Vita aeterna in Filio eius est: qui habet filium, habet vitam: quis autem habet
Filium? qui credit in Filium: per Fidem enim habitat in cordibus nostris.
[page 157] Itaque necesse est, vt omnes fideles, vitam in se habeant, quia
habent Christum in se manentem, viuentem, & viuificantem. Que caussa est,
cur Apostolus se viuere in fide filij Dei dixerit [Gal. 2.]: immo Christum
potius in se viuere: cum tamen illud etiam verum sit: noviuere in fide filjj
Dei: sed quo melius explicaret vnionem, quam habebat cum Christo,
fontemque suae vitae indicaret non esse extra se, dixit, Vino autem iam non
ego, viuit vero in me Christus.

[ta tenemus alteram verae Ecclesiae Christi & singularum partium eius
proprietatem, quae est, quod spiritualiter viuant. Quid autem sit hoc viuere, &
vita, supra diximus in hoc capite. Summa est, illos viuere spiritualiter, qui
ambulant secundum spiritum, & non secundum earnem, operaque spiritus
faciunt, & non carnis: Qui igitur viuunt secundum carnem, hos esse mortuos
secundum spirituum: sicut de vidua carnaliter viuente dixit Apostolus: Vidua
in deliciis viuens, mortua est [1 Tim. 5.]. Ergo pro veris Ecclesiac membris
agnoscendi non sunt, qui nefariam traducunt vitam sine vlla resipiscentia.

3. Sequitur tertia qualitas, nempe incrementum in pietate, fide ac charitate; ait
Apostollus:

In quo (scilicet Christo fundamento Ecclesiae, & lapide angulari) ndco
owodoun, congruenter coagmentata, crescit in templum sanctum in Domino.

Vnde sequitur Primum, Qui non sunt congruenter coagmentati in Christo, €os
nec viuere, nec crescere in templum. Sicut contra, Qui sunt congruenter
coagmentati, 1j crescunt.

Secundo, sequitur, hoc incrementum non fieri nisi in Domino, hoc est,

quatenus in Christo manemus: & eius solius virtute fieri: non igitur proprijs
viribus nostris.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 134



Terti0, sequitur, Si, qui sunt in Christo vera fide coagmentati, crescunt,
nempe in fide, veraque pietate, idque tantisper dum totum perficiatur
templum: non igitur deficiunt penitus a fide, & a Christo. Christus enim
fundamentum eos sustinet, & vt lapis angularis in se continet, & vita
viuificat. De qua perseuerantia, & incremento post dicemus. Nam etiam cap.
4. fusius hoc argumentum tractat Apostolus.

Pro hoc tempore, retinebimus conclusionem, Qui in Christo sunt vera fide
coagmentati, tantum abest, vt possint penitus deficere, vt potius incrementum
faciant in pietate: Apostolo hoc manifesté asseuerante, & hic & alibi saepius.

Phil. 1. Qui incepit in vobis bonum opus, is illud perficiet vsque in finem. Et
Christus ait, Matth. 7. Qui audit sermones meos, & seruat eos: hic
comparabitur viro, qui aedificauit domum supraepetram: flauerunt venti,
irruerunt flumina, nec concidit. Fundata enim erat super firmam petram.

Iohan. 4. Qui biberit ex aqua, quam ego dabo, non sitiet in acternum: sed fiet
in eo fons aquae salientis in vitam.

I'V. Quarta qualitas est, quod templum hoc sit sanctum.

Sanctum duplicem habet significationem: priori sanctum dicitur, quod est
Deo consecratum: posteriori, quod est mundum & purum.

[uxta primam: Nos sumus Deo consecrati: ideo vocauerat nos templum Dei:
Eoque non sumus nostri iuris.

Hinc duae sequelae; vna ad primam tabulam, altera ad secundam pertinens.
Prima haec est: Ergo non debemus nos contaminare idololatrijs, & dijs alienis
inseruire. 1. Corinth. 6. & 10. Quae conuentio templo Dei cum idolis? &c.

Altera est: Ergo non debemus contaminare corpora nostra lasciuijs, crapulis,

&c. 1. Corinth. 6. Vos estis templum Dei, quod si quis violauerit, perdet eum
Deus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 135



Rursus posterioris generis sanctitas duplex est: vna intra nos realiter existens:
atque haec ipsa est regeneratio, cordis purificatio: quae expoliatione veteris,
& inductione noui hominis constat.

Altera extra nos est: quae tum remissione peccatorum, quia nimirum nostra
non imputantur nobis peccata: tum imputatione sanctitatis & iustitiae Christi
constat.

Vtroque sanctitatis genere sancta est Ecclesia.
Ex his omnibus quaedam Ecclesiae descriptio colligi potest, quae haec est.

Ecclesia, est templum sanctum, ex varijs viuis lapidibus, super Christum,
prout ab Apostolis & Prophetis, praedicatus fuit, tanquam super
fundamentum, per praedicationem Euangelij Apostolici atque Prophetici,
perque Spiritum sanctum collectis atque superstructis congruenter
fabricatum: vt in eo Deus inhabitet, atque iuxta doctrinam Propheticam &
Apostolicam in sempiternum colatur.

[page 158]

LOCI THEOLOGICI
EX SECVNDO CAPITE
AD EPHESIOS.

LOCVS PRIMVS DE PECCATO IN GENERE, EIVSQUEEFFECTIS, ET
CAVSSIS: Deque peculiari peccato, quod originis appellari solet.

Apoptia (de qua vers. 1.) nomini respondet Hebraico, Xu7: Est autem Xurg,
aberrare a scopo, quem tibi praefixum assequi debeas. Tud. 26. 15. apaptia
quoque Graecis est quasi, apapmnrio, ab a priuatina particula, & papmrrey,
quod capere & assequi significat: Ac proinde definitur, quod sit Tod dyaBod
arotvyia. Ita vt & Cicero in paradoxis, peccare nil aliud esse definierit, quam
transilire lineas, nimirum intra quas continere te deberes. Nec non & alterum
nomen (de quo codem vers.i.) mapdntopa, eandem fere habet
significationem: cum nihil aliud sit quam offensa & lapsus, vltra rectam
instituti regulam, vel ad dexteram, vel ad sinistram: quanquam mopont®po de

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 136



actuali tantum peccato, apaptio vero etiam de originali praedicatur, vt liquet
Roman. 5.

2. Merito igitur Iohan [1. Ioh. 3.]. in priore Epistola quodvis peccatum
vocauit apaprtiov, & nomine dvopiog definiuit dicens: mdg 6 woO®V TNV
apaptiov, Koi Vv dvopiay molel: Koi 1 apoptia, €otiv 1 dvopia. Duo ad
veram peccati cognitionem apprime scitu necessaria, hac definitione tradens,
vnum, quis sit esseque nobis debeat in nostris actionibus scopus, a quo
declinandum omnind non sit, nimirum 6 vopog tod Oeod: Deinde quid sit
peccare, nempe ab hac lege aberrare, eiusque terminos transilire: ita vt
quicquid ab hac lege dissentaneum est, cum tamen deberet esse
consentaneum, siue hoc sit substantia, siue qualitas ac facultas, siue actio,
illud verissim¢ iniquum, atque adeo dvopia ipsa esse dicatur, & apoptio.

3. Peccatum itaque in genere sic describi posse iudicamus ex breui Diui
Johannis definitione: Peccatum est iniquitas, qua tum ipsa natura ratione
praedita, tum eius affectus & vires, tum & actiones tam internae, quam
externae, a rectitudine legis diuinae, qua cum omnind consentaneae per
omnia esse deberent, dissentaneae sunt, cumque illa pugnantes.

4. Etsi enim xotoypnotik@®g tum totus ipse homo corruptus, tum omnes ipsius
actiones, cum lege Dei pugnantes, peccati nomine significari & appellari
soleant, tuxta illam Augustini receptam definitionem, Peccatum est dictum
vel factum, vel cogitatum contra legem Dei: propri¢ tamen ipsa substantia,
vel natura, vel actio rationalis creaturae non est peccatum, sed infecta
peccato: peccatum autem dvopia ipsa, id est, defectus, priuatioque debitae in
ipsa actione vel substantia rationali, tuxta legem Dei, rectitudinis.

5. Proinde recté Apostolus, non dixit peccatum esse rem iniquam aut
actionem malam: Sed dvopiav, id est, id quo natura vel actio iniqua fit, &
dicitur: Vt omnino discernenda sit natura & actio, quae per se bonae sunt, &
quarum autor est Deus, ab iniquitate, qua iniquae sunt & cuius autor Deus
esse nequit.

6. Quemadmodum vero ex arbore mala non possunt boni fructus, sed tantum

mali prodire: Sic ex peccato per se malo, non nisi ingentia mala proficisci
possunt: quorum primum est spiritualis mors animae, qua fit, vt impij

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 137



destitutigratia Dei, praesentiaque Spiritus sancti, qui instar animae sese habet
in piis hominibus, nihil eorum possint quae Dei sunt, & quae ad veram
pertinent felicitatem aeternamque vitam, vel cognoscere, [page 159] vel velle,
vel appetere, vel facere, sed in contraria semper ferantur, & in illis, nisi per
Christum liberentur, contabescant atque putrescant: vers. 1. Alterum itaque
malum est, quod mortui Deo, viuimus Satanae, eiusque fimus mancipia, qui
efficaciter operatur in omnibus filiis dneBeiog: vers. 2. Tertium malum est
mors corporis, adeoque varia in hoc praesenti seculo, malorum,
incommodorum, morborum, & flagellorum irae diuinae genera, quae homines
suis peccatis sibi accersunt: Reuelatur enim ira Dei de coelo in omnem
impietatem: Roman. 1. Et stipendium peccati mors est. Roman. 6. Quartum
est mors & animae, & corporis simul sempiterna, quae in igne, locoque
Diabolis destinato, aeternum cruciandi sunt impij, nisi hic resipiscentes
conuertantur ad Christum, vnicum seruatorem.

7. Caussae porro peccati duplicis sunt generis, alia extra nos, & aliae intra
nos. Extra nos, citra vllam controuersiam sunt, Primum, Cacodaemones
horumque princeps Satan suis venenatis afflatibus: Secundo, Homines huius
seculi suis exemplis, verbis, blanditiis: vers. 2. Tertio, quanquam ex accidenti,
ipsa quoque obiecta in sensus incurrentia, & ad sui abusum, eoque ad
peccatum suo modo allicientia: Et denique ipsae etiam leges, atque adeo lex
Dei sancta & iusta, suis mandatis, quae humanis sensibus & rationi placent
prohibendo, & quae displicent praecipiendo, eoque reuera non per se, sed per
accidens, peccati caussa quodam modo dici possunt, Roman. 7.

8. Exemplo autem primi peccati, quod ab Adamo & Eua admissum fuit,
totum hoc mirifice confirmatur. Diabolus primus est, qui ad peccandum
inducit: Deinde mulier, autor est viro, vt contra Dei mandatum, edat de
fructu: Tertio, fructus arboris vetitus, in sensum incurrens, sua pulchritudine
& suauitate ad sui esum, eoque ad peccatum pellexit homines: Quarto, a lege
Dei, qua cauerat ne de illo fructu quispiam ederet, auspicatus est suam
tentationem serpens malignus & callidus, & ex prohibitione magis ac magis
Euam ad fructum illum concupiscendum, & tandem etiam edendum
inflammauit, Vnde illud, Nitimur in vetitum semper, cupimusque negata.

Ergo etiam mandatum nonnihil ad peccatum, sed ex accidenti, & abusu
diaboli, efficit. Certe vbi nulla est lex: ibi nulla potest esse transgressio.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 138



9. Etsi vero nihil in mundo contingit vnquam, aut contingere potest, sine
sapientissima, & iustissima Dei prouidentia: peccati tamen autor, caussaue
dici vere non potest, quippe qui illud & odit, & vetat, & punit, vtpote quod
cum summa ipsius bonitate ex diametro pugnat: dicente etiam [ohanne [1
Iohan. 2. 16]: Concupiscentia (quo nomine omnia peccata significantur) non
est ex Patre, sed ex mundo est: Et lacobo, Nemo cum tentatur, dicat se a Deo
tentari: Deus enim sicut tentari malis non potest, sic etiam neminem (ad
malum) tentat: sed vnusquisque tentatur a concupiscentia sua. lacob. 1.

10. Fons igitur veraque peccati caussa in nobis ipsis quaerenda est, non extra
nos, quando ne diabolus quidem ipse vera peccati Ade caussa fuit, sed libera
hominis voluntas: quam mox consecuta est Naturae corruptio, &
concupiscentia morbus, quae & poena peccati fuit, & peccatum, & caussa
aliorum peccatorum, in nos quoque transfusa.

11. Prima itaque in nobis, omnibusque Adae posteris, peccati caussa interior,
eoque vera caussa est ipsa naturae corruptio, quae & concupiscentia ab
Apostolis appellari solet: de qua Apostolus ad Roman. atque etiam hic vers.
3. Versati sumus in concupiscentia carnis nostrae, facientes voluntates carnis
& cogitationum: lacobus vero, quomodo ab hac omnia nostra peccata
concipiantur & oriantur, progrediantur & perficiantur, explicat, dicens:
Vnusquisque tentatur a concupiscentia sua abstractus & illectus: abstractus
ab incommutabili bono, quod est Deus: Et illectus, oblectatione falsorum
bonorum & voluptatum hic est ortus peccati in nobis ipsis. subdit
progressum, dicens: Concupiscentia vero cum conceperit, parit peccatum.
Concipit autem & parit peccatum, cum accedit consensus voluntatis. Subdit
consummationem, & exitum, atque fructum, dicens: Peccatum autem cum
consummatum fuerit, generat mortem. Consummatur, operis complemento.
Etsi vero, etiam cum accedit consensus, generet mortem, vt Matth. 5. docet
Christus, & Lex ipsa Dei: Ideo tamen Apostolus tum demum peccatum
generare mortem dixit, cum opere perficitur, quia de cursu ordinario peccati,
omnibusque noto exitu loquitur: interim non negans, quod lex tradidit, &
Christus.

12. Altera itaque interior peccati caussa, eaque efficax, est ipse consensus
voluntatis: haec enim efficit, vt quis ambulet in peccatis & offensis, faciatque

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 139



voluntates carnis et cogitationum. ver2. & 3. Consensionem autem, qua quis
vere dicitur obedire peccato in cupiditatibus eius, voluntari¢ peccare, &
ambulare in peccatis, vocamus non quamlibet voluntatis motionem,
nutationem, acclinationem, qualis est in dormituriente, capitis nutatio: Sed
eam, qua plene¢ et absoluté animus tanquam vere vigilans, et apud se manens
assentitur peccato nos tentanti, et ad varias iniquitates nos suis illecebris
pellicienti, ita vt iam nihil aliud quaeramus quam occasiones, quibus
perficere opere etiam ipso possimus, quod animo concepimus, amplexique
sumus.

Confirmatio sententiae.

13. Saepenumero enim tentationes ita sunt vehementes, [page 160] vt
voluntas (sicut accidit sanctis hominibus) percellatur, & quasi inclinet in
obedientiam peccati: cum tamen non vere consentiat, sed mox resiliat, &
repugnet: quemadmodum Apostolus Roman. 7. describit in sua persona,
dicens: Quod nolo malum, hoc ago: quasi dicat, nolo, & volo, ago & non ago,
vt pugna quadam sit carnis & Spiritus in ipsa etiam pij hominis voluntate:
quando ipsa quoque in sanctis voluntas, partim caro est, & partim spiritus,
cum partim etiam sit renata, & partim non renata. Non igitur quaevis
voluntatis in peccatum inclinatio, & momentanea quasi consensio, est illa
peccati caussa, qua quis vere dici possit obedire peccato in concupiscentiis
eius, facerene voluntates carnis & cogitationum: Sed illa demum consensio,
quae vere & plen¢ in peccatum quis consentit, & in illud iam perficiendum
incumbit.

[3.] 14. Tertia peccati caussa intra nos existens, est ignorantia, qua voluntas
saepe decipitur: ita vt eligamus quae putabamus esse bona, alioqui non
electuri, si vere ea nouissemus esse mala: de qua & Apostolus, Ignorans feci
in incredulitate [1. Tim. 1.]. Sunt enim omnes homines ita natura comparati
etiam post naturae corruptionem, vt malum quatem malum est, amare aut
velle nemo possit: Et contra bonum, quatenus bonum est, nemo possit non
velle, atque amplecti. Peccare autem est, aut reprobare bonum, aut eligere
malum. Ergo quod quis peccet, hoc ideo sit, quia aliquo modo ignorat, id esse
malum, quod agit, & bonum quod negligit: idque aut generatim & in Thesi,
aut speciatim, & in hypothesi.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 140



Confirmatio eiusdem doctrinae.

15. Ad res enim ben¢ gerendas, & ad omnes actiones nostras, duplici opus est
cognitione, atque scientia: generali vna, particulari altera, seu theseos &
hypotheseos: quarum priorem praebet lex Dei, atque naturae, posteriorem
attenta praesentis rei, seu negotij quod proponitur, gignit consideratio.
Alterutra si desit, peccatum inde consequatur, oportet: nempe quod aut in
genere, quid aequum sit vel iniquum, bonum vel malum ignores, vel si hoc
nosti, quod tamen tibi faciendum proponitur, aut minime consideras, sit ne
vere bonum vel malum, aut non quantum opus est, satis attente, sed frigide &
perfunctorie consideras: id quod ignorationis species quadam est, & non
minus peccatum, quam caussa peccati.

16. Tres porro etiam sunt species ignorantiae, quae voluntas & lex Dei in ipsa
quoque thesi ignorari potest: quae tamen omnes & peccata sunt, &
peccatorum caussae: Vna eorum est, qui ideo non nouerunt voluntatem
Domini, quid malum & quid bonum sit, quia cognoscere noluerunt: de quibus
Iob. 21[:14]. Et dicunt Deo, Recede a nobis: scientiam viarum tuarum
nolumus: & in Psalm. Noluit intelligere, vt bene ageret: Altera est eorum qui
non nouerunt, quia neque nosse potuerunt, vt multae gentes, de quibus tamen
(interprete Augustino) ait Dauid, Effunde iram tuam o Domine in gentes,
quae te non nouerunt.: Tertia corum est, qui norunt quidem habitu, sed actu
ignorant, quia non considerant, vel si considerant, non quemadmodum opus
est, attente considerant, quid velit Dominus: quemadmodum & de ignorantia
in hypothesi dictum est.

17. Neque verd omnis ignorantia excusat quasi inuoluntaria, cum earum
rerum est, quas ex officio nosse teneris, Trifariam vero voluntaria esse possit:
vnde fit vt omne etiam peccatum quod ex illa proficiscitur, voluntarium sit
dicique debeat: Primum eorum ignorantia voluntaria est, qui cum possint,
nolunt tamen scire, quia nolunt benefacere: de quibus ante ex Iobo & ex
Psalmo dictum est: quam ideo etiam affectatam ignorantiam appellare solent.
Quis horum peccata inuoluntaria esse dicat? Altera illis attribuitur, qui non
detrectant quidem vt priores, interim tamen negligunt, quaenam sit Domini
voluntas, audire & intelligere: quo fit, vt ignorantia negligentiae a nonnullis
nominetur. Quid est autem negligere aliquid scire, quam nolle scire? Peccata
igitur ex hac etiam profecta, voluntaria sint, necesse est: & quidem non ex

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 141



accidenti, sed per se voluntaria. Tertia ignorantiae species, non ita quidem
proprie, sicut reliquae duae priores, sed ex accidenti tamen voluntaria esse
dicitur: Quatenus licet non ex voluntate tua immediaté proficiscatur,
voluntatem tamen necessario consequitur tuam: nempe si ea voluisti, et
voluntarie fecisti, propter quae porro non potuisti, quae ex officio debebas,
audire, cognoscere, aut cogitare: quemadmodum verbi caussa voluntariam
ebrietatem sequitur amentia, qua fit, vt siue aliquem occidas, siue blasphemes
Deum, aut aliud facinus admittas, quid agas non intelligas, intelligereue
possis: haec quoque ignorantia quodam modo voluntaria est, nec excusari
potest: vt merito Aristoteles monuerit, et in Ethicis scripserit, Ebrium qui ex
ebrietate aliquod facinus admisit, duplici poena esse plectendum, vna quia
ebrius fuit, altera quia ex hac ebrietate flagitium perpetrauit. quo et illud
pertinet, Ethic libr. 3. cap. 1. Omnis ignorans malus. Ac de tertia interna
peccati caussa, nempe de ignorantia, huc usque.

[4.] 18. Quarta peccati caussa intra nos existens, infirmitas est animi, fideique
imbecillitas: qua fit vt vehementibus Satanae et carnis tentationibus, non
semper valeamus resistere, sed licet videamus meliora, probemusque, interim
tamen victi, deteriora sequamur: quemadmodum contigii Petro, cum
Christum negauit, et Dauidi, cum [page 161] adulterium admisit, aliaque
nonnulla scelera, quae tamen excusari non potuerunt, quin fuerint &
voluntaria & grauissima crimina. Sicut enim non pugnant, peccare ex
ignorantia, & tamen peccare voluntari¢, vt supra declaratum est: Sic neque
ista sunt contraria, peccare ex infirmitate, & peccare ex libera voluntate,
quando voluntas ea propri¢ est, quae peccat: sed aliquando propter naturalem
ignorantiam seducta, nonnunquam propter imbecillitatem, a passionibus
peccatorum (vt loquitur Apostolus, victa ac superata. Ex quo etiam fit, vt
long¢e grauiora sint peccata, quae procul omni ignorantia & infirmitate, ex
destinata malitia admittuntur: quam ea in quae aut caci, aut imbecilli
prolabimur.

[5.] 19. Quinta itaque caussa, est ipsa plane voluntaria, destinataque malitia:
nimirum cum quis neque ignorantia mentis simpliciter seductus, neque ab
vlla sensuum & affectuum passione superatus, sed a naturali & propria sua
voluntatis malitia adductus, vere sciens ac prudens peccat: quale fuit
peccatum Diaboli, de quo Ioha. Qui facit peccatum ex Diabolo est, quia ab
initio Diabolus peccat [1. Ioh. 3.], nempe hoc modo, non ex ignorantia, nec

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 142



ex infirmitate, sed ex destinata malitia. Vnde etiam intelligitur, quid sit facere
peccatum: nempe non simpliciter peccare, sed ex destinata malitia peccare
studioque peccandi teneri, & affici.

20. Sicut enim in rebus physicis, bifariam aliquid potest in aliquam rem
moueri & inclinari, nempe aut a principio externo, quasi vim quandam ab illo
patiens, vt lapis vi sursum proiectus, aut ab intrinseco & per suam formam, vt
lapis deorsum sponte cadens: Sic etiam voluntas ad peccandum mouetur, aut
a passione aliqua aliena, quae scilicet viget in ipsis sensibus atque affectibus
(id quod ex infirmitate peccare dicitur) aut a malitia sua propria, qua per sese
mala, speciem tamen aliquam boni prae se ferente, oblectatur: Hoc vero
tandem ex destinata malitia peccare vocari solet: Id quod deprauatae
voluntatis proprium est, de quae lerem. Prauum est cor hominis, & quis
cognoscit illud? [lerem. 17.]

21. Nam tota natura, anima & corpore, corrupta est, & vhaquaeque pars suam
propriam habet corruptionem: caecitatem & ignorantiam Dei, intellectus:
impetus ad voluptatem, & mpo¢ ta mabnpata TV apoaptTidVv (vt loquitur
Apostolus) [Rom. 2.] proprie¢ ipsi sensus & affectus habent: malitia vero,
propria est voluntatis, quae per sese ad malum inclinat semper, nisi per
Spiritum sanctum regeneretur. Cum igitur voluntas neque ignorantia mentis
decepta, neque a passionibus victa, peccat, ex propria & destinata malitia
peccare, malumque eligere dicenda est: qualiter Aristoteli peccare illi
dicuntur, qui ex habitu peccant.

[6.] 22. Hinc perspicua sit sexta peccati caussaea est habitus in peccato,
naturae malae additus, & ex multis malis actionibus comparatus. Ipsa enim
consuetudo vertitur in naturam: & ab assuetis non fit passio, nihilque est
facilius, quam ex habitu operari, tam in virtutibus, quam in vitiis. Habitus
igitur peccandi, non postrema caussa est peccatorum.

23. Cum vero habitus sint voluntaris, quia ex voluntariis actionibus
comparati: peccata etiam quae & ex illis sunt, voluntaria sint, oportet: Etiamsi
quis dum peccat ex habitu, nihil minus quam de eo, in quo peccat, cogitare
videatur, seque mali aliquid facere minim¢ existimet. Immo hinc sequitur,
huiuscemodi peccata, ed grauiora esse reliquis, & minus curabilia: quo minus
de illis cogitamus, indicamusue ea esse peccata: quemadmodum in iis, qui ex

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 143



habitu inebriantur, aut Deum blasphemant, aut proximum in mercibus
defraudant, & impudenter mentiuntur, manifestum est: quo in statu fuerant
etiam Ephesij ante conuersionem, sicut Apostolus indicat, dicens:
Ambulabatis in peccatis secundum seculum mundi huius: 1d est, sicuti
ambulare solebatis, nihil minus quam quod peccaretis, cogitantes, aut etiam
indicantes, huiuscemodi enim flagitiosi homines €0 tandem adducuntur, vt
non solum de hypothesi, id est, de actione ipsa nihil mali cogitent; Sed ne
ipsam quidem thesin, puta ebrietas peccatum est, veram esse credunt &
tudicant: Sed malum dicunt bonum, & bonum malum, lucem tenebras, &
tenebras lucem, vt ait lesias, c. 5.

[7.] 24. Septima peccati caussa in nobis haerens, est peccatum, non solum
Originale, id est, concupiscentia, de qua supra dictum est, sed etiam actuale:
quatenus peccatum vnum caussa est alierius peccati, iuxta illud, Qui fecit
peccata, seruus est peccati: lohan. 8.

25. Quinque autem modis contingit, vt peccatum alterius peccati caussa fiat:
Primum, quatenus peccato vno admisso, amittitur gratia, praesentiaque
Spiritus sancti: qua amissa nil aliud potest homo, quam in alia prolabi scelera:
ita peccatum peccato nectitur, sublata ea re, quae a peccando arcebat:
quemadmodum & mulier, amisso pudoris, per primam scortationem, freno,
facile deinceps scortari pergit. Secundo, peccatum vnum caussa sit alterius,
quatenus Deus solitus est punire peccata peccatis tradito illo qui peccauit in
manum Satanae, qui porro efficaciter in illo operatur: Ephes. 2. vers. 2. Et
Roman. 1. ver. 24. 2. Thessal. 2. vers. 11. Tertio, idem fit, quatenus ex vno
peccato facilis fit in similia lapsus, & tandem ex multis porro ingeminatis
actionibus, habitus comparatur peccandi: quo nihil pernitiosius contingere
potest. Quarto, contingit idem malum, quatenus vnum peccatum sine multis
aliis perpetrari non potest, & primum multa insequentia secum trahit: quo
sensu dixit Apostolus, @tAapyvpiav, id est, amorem studiumque pecuniae,
[page 162] sen Auaritiam, radicem esse omnium malorum. Huic enim vitio
indulgeri non potest, sine fraudibus, dolis, mendaciis, periuriis, aliisque
sceleribus: Ideo Apostolus loco iam ex Timoth. 6. citato, explicans, quomodo
euhapyvpia caussa sit omnium malorum, dixit, Qui volunt diuites fieri,
incidunt in tentationem, & in laqueum Diaboli, & cupiditates multas amentes
& damnosas, quae demergunt homines in interituum: Si quidem radix
omnium malorum est guapyvpia: qguam quidam dum appetunt, aberrarunt a

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 144



fide, & seipsos transfixerunt doloribus multis. De Ebrietate idem docuit
Apostolus, dicens: Nolite inebriari vino, in quo est Luxuria [Eph. 5.]. Quinto,
Denique vnum caussa est alterius, quatenus saepe propter vhum, alterum
etiam admittitur: vt [udas propter amorem pecuniae prodidit Christum, &
Balam maledicit populo: Et Pilatus propter ambitionem, damnauit Christum.
Peccata igitur illa, quae tanquam fines ad alia admittenda promouent, caussae
aliorum peccatorum, merito esse dicuntur.

Hactenus de peccato in genere, quid sit, quae eius effecta, quae caussae tum
externa, tum internae: nunc post allatam partitionem peccati de Originali
dicendum est. Ergo haec esto thesis.

26. Secatur peccatum in Originale & actuale: Originale vocant peccatum
illud, quod a primo omnium hominum secundum carnem parente Adamo
ortum habens, in omnes, qui ex illo per communem nascuntur
propagationem, deriuatur: Actuale vero, quod quisque per sese, actu admittit:
Ac sicut in vno omnes dicimur. concepti, & nati, ita alterum quisque ex se
concipit, parit, perficit: Et sicut vnius respectu dicimur omnes natura esse filjj
irae, vers. 3. Sic alterius caussa impij omnes dicuntur ambulare in peccatis, &
in concupiscentiis carnis, facereque voluntates carnis & cogitationem. vers. 2.
& 3. & tandem filij contumaciae fiunt & vocantur, vers. 3.

27. Nomine autem peccati Originalis, quod per vnum hominem in mundum
transiit, quid intelligendum sit, manifest¢ docet Apostolus, Roman. 5. a versu
12. ad finem vsque capitis: nimirum non solum ipsa originalis iustitiae, quae
deberet in nobis esse, priuatio, totiusque naturae, illam priuationem
subsecuta, corruptio, quam & concupiscentiam vocat Apostolus, & peccatum,
verum etiam, idque inprimis, ipsa prima Adae inobedientia: non simpliciter
quidem, sed quatenus nobis omnibus imputatur, quemadmodum & obedientia
Christi omnibus credentibus: Ac proinde quae licet non actu, reatu tamen in
omnes homines pertransiit, qui ex semine Adae concepti, nascuntur: quando
etiam omnes in eo peccasse ab Apostolo pronuntiantur, quippe qui in eius
omnes lumbis eramus.

Confirmatio sententiae.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 145



28. Neque enim aliud peccatum in posteros transfusum est: quam quod ipsius
quoque fuit Adami. fuit autem inobedientia, cum priuatione iustitiae
originalis, & totius natura corruptione. Deinde etiam non propter aliud
peccatum, nos fuimus adiudicati morti, quam propter illud, propter quod &
Adamus: Eiusdem enim peccati stipendium fuit mors. Illi autem fuit dictum,
Morte morieris, propter inobedientiam, &c. Sed neque quis vere dici potest,
aut in sacris literis dicitur peccare, cum tantum nascitur in peccato, filius irae,
& cum peccato: Omnes autem dicimur in Adamo peccasse. Ad haec, non ait
Apostolus, propter, sed per inobedientiam Adami nos constitutos esse
peccatores [Rom. 5.], Sicut etiam non tam propter, quam per obedientiam
Christi, nos constitutos esse ait, factosque instos: Vt igitur obedientia Christi,
nostra est 1ustitia: Sic etiam inobodientia Adae nostra est iniustitia, nimirum
imputatione & reatu. Denique in quouis corpore, siue naturali, siue animali,
siue politico & mystico, hoc apud omnes Gentes receptum est, vt quod facit
caput, quatenus caput, illud toti corpori meritd imputetur. Ideo totus homo
plectitur, propter peccatum, quod solo voluntatis imperio admittitur: Secundo,
& liberi omnibus bonis paternis spoliantur, propter parentis rebellionem.
Quemadmodum igitur, quod gessit Christus tanquam omnium Electorum &
Ecclesiae caput, toti Ecclesia imputatur, dicimurque in persona Christi legem
seruasse, mortui esse, sepulti, resuscitati, sedereque in supercoelestibus: Sic
etiam merito, quod Adamus tanquam caput humani generis peccauit, illud
nobis imputatur, & in eius persona nos peccasse pronuntiamur.

Confirmatio sententiae ex Patribus.

29. Neque ab hac sententia dissentiunt Patres, vetusque Ecclesia: Sed
Augustinus omnium nomine confirmat:

Tom. 7. de peccatorum meritis, & remissione libr. 1.¢.10. ait, ideo dici omnes
homines in vno Adamo, & vno Adae peccato peccasse, quia omnes, ille vnus

homo fuerunt.

Hypognosticon argumento, 2. ait, nos suscepisse Adae culpam, &
damnationem.

Tom. 1. Retract. libr. 1. cap. 15. scribit, omnes reatu peccati Adae implicatos,
& ob hoc poenae obnoxios teneri, peccatum autem Ada fuit inobedientia.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 146



Tom. 2. Epistola 23. ad Bonifacium: loquens de infante 7raxit (inquit) ergo
reatum, quia vaus erat cum illo, & in illo, a quo traxit: quando quod traxit
admixtum est. Clarissime etiam Epistola 23. ad Bonifacium, concludit, nos
omnes peccasse in Adamo voluntari: non voluntate quidem nostra propria,
sed voluntate illius, [page 163] cum quo & in quo eramus vnus homo, eoque
vnha omnium voluntas.

Thomas Aquinas eandem secutus est doctrinam, & clarissime explicat, cum
alibi, tum in Quaestionibus disputatis, quaest. 4. de peccato Originali, articulo
primo, Vbi concludit, de actuali inobedientia Adae, eam conuenire toti
humano generi, & singulis hominibus, quatenus omnes fuimus voum, &
sumus cum Adamo. Quod enim ille admisit, non illud eum admisisse, vt
priuatum hominem, sed vt totius humani generis caput: quemadmodum etiam
lustitiam originalem non acceperat, vt priuatus homo, & sibi soli, sed vt pater
omnium hominum, & nobis omnibus. Constat igitur nomine peccati
Originalis venire non solum iustitiae originalis priuationem, naturaeque
corruptionem, sed simul cum reatu & culpa nobedientiae Adami. Immo ideo
cumprimis peccatum Originale appellatur, quia omnes homines in Adamo
tanquam in sua origine peccarunt: Sed interim non negatur altera ratio,
nempe, quia quisque ex vitiosa origine in peccatis concipitur, nasciturque
filius trae.

Eandem doctrinam confirmant etiam alij saniores Scholastici, vt iam de
nostris nihil dicam. Etsi enim non omnes eodem plan¢ modo definiunt
peccatum Originale: nemo tamen inficiatur, quin reatu peccati Adae omnes
impliciti nascantur, & per illius inobedientiam peccatores constituti sint: vt
Apostolus docet, Romanorum 5.

Confirmatio superioris sententiae a verbo peccandi.

30. Sed neque a sacris literis alienum est, vt verbum Xv7, peccauit, accipiatur
pro peccare, non actu, sed imputatione culpae, & reatu. Genes. 43. dixit
Iehuda ad Israélem patrem suum, Mitte puerum Benjamin, & ego fide iubeo
de eo. ex mea manu requirito eum, si non reduxero ad te: 72 \xvM [then I
shall bear the sin before you], & peccabo tibi omnibus diebus, id est, reus ero
tibi huius peccati, & habear a te pro scelerato, si non reduxero. Sic Exod.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 147



5[:16]. populi Israelis praefecti conqueruntur apud Regem, dicentes: Cur sic
facis seruis tuis? palea non datur seruis tuis, interim dicunt nobis, facite
lateres: & ecce serui tui vapulant, Tny XYM [but it is the sin of your own
people.], & peccat populus tuus, id est, reus peccati habetur, ac pro scelerato
reputatur. Cum igitur Apostolus dicat, omnes in Adamo peccasse (illud enim
g’ ®, est pro &v ®, vt optime monet Beza) nihil a consuetudine sacrarum
literarum receditur, quod dicamus peccasse in €eo omnes non actu, sed reatu,
& culpae imputatione.

Priuationem iustitiae originalis & concupiscentiam esse peccatum.

31. Sed & ipsam originalis 1ustitiae, quae in nobis esse deberet, priuationem,
peccatum esse, vereque peccatum, manifestum est: Primum, quia omnis
dvopia, peccatum est: destitutum, autem esse illa iustitia, qua te donauerat
Deus [1. Ioha. 3.], & proinde qua deberes adhuc esse ornatus, iniquissimum
est, & magna dvopia. Pugnat etiam cum lege Dei, non talem te esse, qualem
esse iubet, nempe sanctum, dicente Domino, Sancti estote, quia & ego
sanctus sum. Avopia igitur est, eoque apoaptic, non esse talem, qualem te
creauit Deus in Adamo, & qualem te denuo esse mandat Deus sua lege.
[taque originalis iustitiae priuatio vere peccatum est & dvopioa.

32. Hinc sequitur, ipsam etiam naturae corruptionem, quae illam privationem
lustitiae statim consecuta est, necessario vere peccatum esse, & avopiav.
Primum enim pugnat cum illa Dei voluntate, qua creauit hominem rectum, ac
proinde qua rectum eum esse voluit. Deinde expresso Dei mandato
prohibetur, cum 1ubet nos circumcidere praeputium cordis nostri, & esse
cordibus circumcisis, & munda habere corda, Deuter. 10. Item cum ait, Non
concupisces, quod mandatum non de actuali concupiscentia, sed de fonte
omnis actualis concupiscentiae intelligendum esse docent & Christus &
Apostolus. Christus, quia actualem concupiscentiam in singulis praeceptis
legis prohiberi significauit, cim de mandato, Non fornicaberis, dicit, illum
qui tantum viderit mulierem, ad concupiscendum eam, iam moechatum esse
in corde suo: Id quod & de quibusdam aliis explicauit Matth. 5. & aliis
capitibus: Et Iohannes, cum dicit, Qui odit fratrem, homicida est [1. Ioh. 3.]:
Apostolus vero Paulus, cum dixit, Se nesciuisse concupiscentiam esse
peccatum, nisi lex dixisset, Non concupisces, ad vitimum Decalogi
praeceptum alludens [Rom. 7.]. De concupiscentia autem actuali locutus non

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 148



est, quia ea singulis praeceptis damnatur, Christo interprete, & lohanne: de
corruptione igitur naturae, quam vocat, concupiscentiam (Alioquin decem
non essent mandata, si idem in vltimo repeteretur, quod in superioribus
singulis) intelligi voluit. Dicit item, peccatum, per legem, operatum in se esse
omnem concupiscentiam, actualem scilicet. Peccatum igitur, de quo loquitur,
& quod operatur omnem concupiscentiam, differat a suo effectu, necesse est.
Lex igitur damnat non solum omnem actualem concupiscentiam, sed etiam
eius fontem, id est, originalem. Tertio ait item, Non regnet in vestro mortali
corpore peccatum, ad obediendum concupiscentijs eius [Rom. 6.7]:
Discrimen igitur facit inter peccatum, cuius sunt concupiscentiae, inter ipsas
concupiscentias, & inter ipsam obedientiam erga concupiscentias: Quare
praeter actuales concupiscentias, fontem etiam ipsarum in homine inesse,
atque (vt Paulus loquitur) inhabitare, qui vere peccatum sit, oportet.

[page 164] 33. Vsque adeo concupiscentia, id est, Naturae corruptio, quam
Paulus vocat peccatum, & corpus peccati, & legem membrorum, per se vere
peccatum est: vt etiam in renatis, in quibus transit reatu, & manet actu, vere
peccatum sit, iuxta veram peccati rationem: Id quod iis rationibus liquet &
testimoniis.

1. Roman. 7. Apostolus in sua persona conditionem omnium renatorum
describens, docet a perte, in sanctis remanere concupiscentiam, & hanc
constanter vocat peccatum: non igitur abusiue, sed propri¢ peccatum vocatur.

2. Eam quoque vocat legem membrorum, repugnantem legi mentis suae, &
captiuantem se in legem peccati. Nomine autem legis mentis, intellexit legem
Dei, menti suae inscriptam per Spiritum sanctum. Quod autem repugnat legi
Dei, & Spiritus, illud peccatum est. Confirmatur argumentum, apugna etiam,
quam Galat. 5. describit in renalis inter carnem & spiritum. Carnis autem
nomine, Naturae corruptionem intellexit. Peccatum igitur est, quia pugnat
cum Spiritu Dei in sanctis.

3. Concupiscentia originalis in renatis parit concupiscentias carnis prauas:
Romanorum 6. & 7. mala igitur sit, oportet, quia non potest arbor bona,
malos fructus facere. quicquid autem malum & vitiosum est, damnatur lege
Dei: quod verd damnatur lege Dei, peccatum est.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 149



4. Quod etiam sancti, immo Spiritus sanctus detestatur in sanctis, illud
peccatum est: non enim damnatur, nisi quod lege Dei damnatur. Sancti omnes
hanc concupiscentiam in se adhuc manentem, licet non regnantem,
detestantur, lugent, cupiuntque illa liberari, quod multa in se mala agat, &
repugnet Spiritui, legique mentis: docet hoc Apostolus in sua persona Roman.
7.

5. Denique a definitione peccati, quam tradit [ohannes, res fit perspicua.
Quicquid in nobis vel est, vel mouetur, vel fit contra legem Dei, illud
peccatum est. ait enim dauaptiov esse dvopiav: docens in quacunque re, vel
motu, vel actione reperitur &vopia, hoc est, deflexioa lege Dei, & repugnantia
cum lege, ibi hanc évopiav vere peccatum esse. Atqui talis res est
concupiscentia in renatis, cum quia repugnat legi Dei in mentibus piorum
conscriptae, tum quia remoratur eos, ne legem Dei implere possint. [Rom. 7.]

Confirmatio sententiae.
34. Augustinus totam hanc doctrinam passim contra Pelagianos confirmat.

Tom. 7. contra Tulianum Pelagianum libr. 3. cap. 21. praeter alia hoc etiam
vtitur argumento:

Sancti pugnant contra concupiscentiam: peccatum igitur est. non enim
repugnarent illi, nisi illa repugnaret legi Dei in mentibus piorum inscriptae.

[tem contra eundem lib. 6. cap. 8. hoc alio vtitur argumento. Concupiscentia
in renatis, iniquitas est: est enim iniquum, quod homo deprauatus sit ab illa
iustitia, in qua creatus a Deo fuerat: vt caro non subijciatur spiritui, sed ei
repugnet. Proinde etiam Dauid, hanc concupiscentiam vocauit iniquitatem,
dicens; Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, &c.

[tem libr. s. cap. 3. contra eundem Iulianum, sic concludit:
Concupiscentia carnis, aduersus quam bonus concupiscit Spiritus, &
peccatum est, quia inest illi inobedientia contra dominatum mentis: & poena

peccati est, quia addita est meritis inobedientis: & caussa peccati est,
defectione consentientis, vel contagione nascentis. Haec ille. Constat autem

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 150



cum loqui de concupiscentia in renatis: ait enim, aduersus quam bonus
pugnat spiritus: Caussa vero cur vocet illam peccatum, est, quia inest illi
inobedientia contra dominatum mentis, cuius mentis? Hominis scilicet fidelis,
in qua lex Dei inscripta est. lerem. 31. Inest igitur illi nobedientia contra
legem Dei, hoc autem vere peccatum est.

Si vero concupiscentia in renatis, licet non imputetur, & licet etiam per
Spiritum sanctum quotidie mortificetur, & imminuantur eius vires, reuera
tamen peccatum est: quantd magis in non renatis, peccatum fuerit?

Satis igitur perspicue¢ & abunde¢ demonstratum est, quid nomine peccati
Originalis intelligendum sit: nempe, inobedientia Adae nobis imputata (quia
in illo peccauimus omnes) cum originalis iustitiae priuatione, & eam secuta
naturae corruptione, quam Apostolus vocat concupiscentiam. Totum hoc
peccatum voco Originale.

Hactenus de nomine & re peccati Originalis satis. Nunc reliqua, paucioribus
explicabuntur: Ac primum in quonam peccatum hoc deriuetur.

35. Deriuatur porrd peccatum hoc in omnes homines, qui communi ratione ex
Adamo propagantur: per semen scilicet Adami, id est, viri ex muliere.
Apostolus enim ait, Per vaum hominem peccatum intrauit in mundum, & per
peccatum mors: & ita in omnes homines mors transiit [Rom. 5.]. Si per
vhum, & non per vnam, Qui igitur sine viri semine, ex sola foemina
concipitur: in eum, peccatum Adae non deriuatur. Hic autem est solus
Christus: qui non ex semine viri, sed de Spiritu sancto conceptus, natus est ex
virgine: lobo quoque id confirmanite, cum dixit, Quis potest facere mundum
de immundo conceptum semine: [lob 14.] nisi tu Deus? Chri stus autem solus
de immundo conceptus non est semine. [page 165] Is igitur solus peccati
expers, minimeque immundus est: Nec non & Christo ipso idem manifeste
docente, cum Nicodemo dixit, Quod natum est ex carne, caro est: quod
autem ex Spiritu, Spiritus est [Ioh. 3.]. Is autem licet caro factus sit, id est,
homo, non tamen ex carne, id est, ex semine immundo, sed ex Spiritu, id est,
virtute Spiritus sancti conceptus est: Proinde neque dixit, Oportet nos nasci
denuo, sed Vos: Se solum ab hac renascendi necessitate excipiens. Qua etiam
de caussa dixit, Neminem ascendere in coelum, nisi qui descendit de coelo
(id est, se solum) filium hominis (id est, Mariae) qui est in coelo: Et

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 151



Apostolus, solum Christum coelestem hominem vocat, reliquos omnes
portare imaginem terreni Adami [1. Cor. 15.]: Solus etiam Adamus typus fuit
futuri, non Eua: Roman. 5. Vt igitur qui non sunt renati per Spiritum Christi,
1) non sunt iusti: Sic qui non sunt nati ex semine Adae immundo, 1j immundi
& iniusti non sunt: Sunt autem omnes, vno Christo excepto.

36. Ex quibus etiam sequitur, peccatum hoc in homines deriuari, non exemplo
& imitatione, sed propagatione per semen viri facta. Primum, Non enim per
mulierem, sed per Adamum peccatum intrauit in mundum: Mulier tamen
prior Adamo peccauit, & suo exemplo illum in peccatum adduxit. Secundo,
Paruuli quoque infantes, non exemplo peccant, sed in peccatis concipiuntur
atque nascuntur: Psalm. 51. Et Apostolus ait Ephes. 2. Omnes natura, eoque a
natiuitate, esse filios irae: quo tempore, peccare exemplo Adae vel aliorum
nemo potest: Confirmante hoc eodem Apostolo ad Roman. 5. cum ait,
mortem non introiisse in mundum, nisi per peccatum: illam autem regnasse
vsque ad Mosen, etiam in €os qui non peccauerunt in similitudinem
pracuaricationis Adae: id est, in pueros, qui peccatum Adae, exemplo &
immitatione sequi non potuerunt: mors enim stipendium peccati est. Tertio,
pertinet huc, quod Genes. 5. legitur Adamum genuisse filium Seth ad
imaginem suam: id est, impium & peccatorem, & non tantum anima rationali
praeditum: Apostolo interprete 1. Corinth. 15. cum ait, Sicut portauimus
imaginem terreni, id est, peccatum & mortem: Propagatione igitur per semen
viri facta, transiisse, transireque in omnes homines, etiam in infantes,
peccatum Adae, manifestum est: quatenus cum natura corruptione, reatu
quoque inobedientiae Adami, implicitiomnes tenentur.

37. Ex quibus illud quoque fit luculenter manifestum, peccatum hoc non
minus cuiusque proprium esse, quam fuerit Adae: 1. Primum, quia in Adamo
omnes, eoque & singuli peccauerunt, quando ille non vt homo priuatus, sed vt
totius humani generis caput, & origo peccauit, mandatumque Dei non sibi
soli, sed toti humano generi in ipso traditum transgressus est: 2. Secundo,
quia peccatum non in Adamo haesit, sed per illum vnum hominem introiit in
mundum, 1d est (vt explicat) in omnes homines. Sicut autem natura humana,
quae per illum cuique homini propagatione communicatur, propria fit
cuiusque: Sic etiam peccatum, quod eadem propagatione, vna cum natura
deriuatur, cuiusque proprium fiat, oportet. 3. Tertio, Si etiam mors, quae
stipendium fuit peccati Adae, ita omnium hominum communis est facta, vt

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 152



suaquisque & non aliena morte moriatur: Peccatum igitur etiam quod primum
admisit Adamus, ita commune omnium est factum, vt ad singulos priuatim
pertineat, & sua quisque culpa peccator sit, non autem simpliciter aliena. 4.
Quarto, Adde, si vera antithesis est inter obedientiam Christi, &
inobedientiam Adae, Sicut igitur iustitia & obedientia Christi, ita communis
facta est totius Ecclesiae, quae est corpus ipsius, vt quisque fidelis vere dicere
queat, illam esse suam: Sic iniquitas Adae, omnium hominum communis
facta est, ita vt non nisi propter suam quisque culpam puniatur, & non propter
simpliciter alienam: iuxta illud, Filius non portabit iniquitatem Patris, Anima
quae peccauerit, ipsa morietur. 5. Quinto, Denique scriptura vbique inculcat,
omnes iudicatum iri secundum sua ipsorum facta, & non secundum aliena:
Atqui multi infantes reprobi, qui actu legem Dei non sunt transgressi, propter
solum Originale damnabuntur: Est igitur hoc peccatum factum cuiusque
proprium.

38. Quare merito etiam propter peccatum Originale, omnes non solum coelo
arcentur, verum etiam morti aeternae adiudicantur, nisi per Christum
liberentur.

1. Primum, quia peccatum hoc cuiusque proprium est: stipendium autem
peccati mors est, non solum temporalis, sed etiam, idque inprimis aeterna. 2.
Secundo, Sicut propter 1ustitiam Christi nobis imputatam, non solum
liberamur a morte, verum etiam donamur vita aeterna, Sic propter
inobedientiam Adae non solum arcemur (vt Pighius, voluit) a vita coelesti,
verum etiam aeternae morti adiudicamur, nisi per Christum liberemur. 3.
Tertio, Qui non sunt Christo per spiritum regenerationis insiti, hos omnes
manet mors aeterna: quia caussa cur quis non pereat in aeternum, est, quia
Christo insitus est per Spirituum sanctum, & per fidem, Apostolo dicente ad
Roman. nihil damnationis esse iis, qui sunt in Christo: qui igitur in Christo
non sunt, hos manet condemnatio. Non sunt autem in Christo infantes
nondum renati, & reatu peccati Originis nondum liberati. 4. Quarto, Denique
doctrina haec semper fuit aduersus Pelagianos defensa ab Augustino, inque
Ecclesia recepta: nempe omnes damnari aeterna morte, qui in peccato
concepti, ab illo per Christum non liberantur: Tom. 1. [page 166] Retract. libr.
1. cap. 15. & in Epistolis ad Xistum, ad Bonifacium, ad Hilarium, denique in
omnibus suis libris: Et sic definitum in Concilio Mileuitano, & aliis.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 153



39. Sic itaque ex omnibus quae dicta sunt definiri posse censemus peccatum
Originale: Peccatum Originale haereditaria est, & communis omnium
iniquitas, seu dvopia: qua per inobedientiam Adae, omnes homines, qui porro
ex ipsius semine nati sunt & nascuntur, tum in eo tanquam in sua origine,
peccauerunt, tum intusti effecti, totique quanti sunt, animo & corpore
corrupti, filij irae nati sunt, & nascuntur: ad Deum cognoscendum atque
amandum, ad caque facienda quae Deo placent, ineptissimi, ad malum autem
sua natura propensissimi, ac nisi per Christum liberentur, acternae morti
reipsa tandem adiudicandi. Singulae partes definitionis ex iis quae dicta sunt,
suam habent & explicationem & confirmationem. vt longiori probatione opus
non sit.

40. Neque, praeter alias, illa valet, exceptio, quae quidam dicunt, si ideo
peccatum Adae translatum est, & transfertur in posteros, quia omnes in eius
erant lumbis, pari ratione caetera etiam peccata tum Adae, tum aliorum
parentum, in posteros transfundi dicendum esset: Id quod & absurdum
videtur, & non videmus semper euenire, cum ex malis parentibus saepe
optimi nascantur filij. Resp. primum, parem rationem esse negatur, quoniam
illud primum peccatum, fuit non tam personale, & proprium Adae, quam
naturale, hoc est, totius humanae naturae commune, eoque ver¢ Originale,
Reliqua vero & reliquorum hominum vere personatia fuerunt: Id quod inde
apparet, quia si non edisset de vetito fructu Adamus, sed mansisset iustus,
ustos quoque genuisset liberos sibi similes, iustitiaque originali praeditos:
Sicut contra, post illud primum peccatum genuit filios ad suam imaginem, id
est, 1ustitia originali spoliatos, corruptos, impios, eoque & morti obnoxios.
Proinde Apostolus de illo primo peccato dixit, eo nos in Adamo peccasse, non
ita autem de reliquis, aut reliquorum parentum peccatis locutus est. Sicut
igitur iustitia illa, quam acceperat a Deo Adamus, non illius tanquam
personae priuatae propria fuit, sed illi tanquam totius humanae naturae capiti
atque origini fuit tradita, Vnde & originalis iustitia fuit a Patribus appellata,
eoque omnium hominum communis fuit iustitia: quam autem post
resipiscentiam accepit ex misericordia Dei, 1ustitiam, ea personalis fuit &
propria: sic peccatum illud primum, quo iustitiam originalem Adamus, & nos
simul in illo amisimus, non fuit illius proprium, sed totius humanae Naturae,
quae originaliter (vt ita loquar cum Augustino) & radicaliter, in eius erat
lumbis, commune, Vnde & Originale vocatur peccatum: quae autem post
admisit, propria ipsius & personalia fuerunt, non autem originalia &

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 154



communia: multo verd minus peccata aliorum parentum, originalia dici
potuerunt, aut possunt, parentibusque cum suis liberis communia: Sed de
ipsis peccatis per Ezechielem [13.] dixit De us, Filius non portabit
iniquitatem patris, Anima quae peccauerit, ipsa (sola) morietur, nempe
propter suum proprium peccatum. Ita apparet diuersam esse rationem primi
peccati, primi parentis, & aliorum peccatorum, tam quae idem Adamus post
admisit, quam quae reliqui nostri parentes perpetrarunt. Atque haec prima est
responsio. Deinde negant multi viri docti absurdum esse, si dicatur peccata
proximorum parentum communicari liberis, ita vt similes parentibus
nascantur filij, vitiosi vitiosis: id quod tum experientia, tum exemplis
sacrarum literarum, tum illo etiam dicto Exod. 20. Visitabo iniquitates Patrum
in filios, confirmare conantur. Augustinus certe in Enchirid. cap. 46. ait hoc
probabile esse: idque propter dictum illud, Visitabo iniquitates Patrum in
filios. Si enim filius (vt Dominus ait per Ezechielem) non portat iniquitatem
patris, sed Anima quae peccauerit, ipsa morietur, & tamen Deus visitat
iniquitates Patrum in filiis: consequi videtur, Deum permittere, vt peccata
parentum in filios transeant, filijque parentum peccata sequantur: vt ita iuste
puniantur in eis peccata, quae non tam parentum sunt propria, quam ipsorum
liberorum cum parentibus communia. [taque viri docti sentiunt absurdum non
esse, peccatorum, quae aliquis parens admittit, labem, & ceu contagium, iusto
Dei iudicio, redundare in eius corpus & sanguinem: & per eius porro
sanguinem atque semen, in filios, quos ex illo semine ita vitiose affecto
gignit, trans fundi: corpore primum talium filiorum, illa peccatorum labe &
contagione infecto, & deinde per corpus, anima. Quod vero hoc non semper
eueniat, vt filij nascantur parentibus impiis similes & similibus vitiis affecti:
hoc aiunt ex Dei gratia proficisci, qui miseretur liberorum, & non sinit
iniquitatem parentum longius progredi: sicut ex impio Achazo, natus est pius
Eechias: si autem contra, ex piis parentibus pessimi nascantur filij, hoc fieri
iusto, quamuis occulto, Dei iudicio: quemadmodum natus est ex pio Ezechia
impius Manasses, & ex hoc Ammon: ne scilicet existimemus pietatem
transfundiper carnem & sanguinem, sicut vitia transfundi plerumque solent.

Sententiam hanc defendit Martinus Bucerus in 5. cap. ad Roman. quem etiam
Martyr secutus est. atque hinc magis ac magis confirmari transfusionem
peccati Originalis, docent: quia si videmus plerumque parentes, filios sibi
ingenio et moribus similes procreare: quid miramur, quod Spiritus sanctus
tradit de peccato, vitiosaque natura Adae, in posteros tranfusa?

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 155



[page 167] 41. Quantus vero sit huius doctrinae, quam de peccato Originali
tradidimus, vsus: hinc manifestum fit, 1. Primum, quia nisi quis intelligat
quotquot ex Adami semine, corrupti generantur, ipsis iniustitiam Adae
imputari, is neque credet iustitia Christi nos coram Deo vere & perfecte iustos
reputari, & esse, quicunque per eius Spiritum & fidem renati sumus: quae
caussa est praecipua, cur Apostolus antithesin hanc inter Adamum &
Christum, interque illius inobedientiam, & huius obeditionem, interque eos
qui ex Adamo nascuntur, & eos qui ex Spiritu Christi renascuntur,
explicandam susceperit. 2. Deinde, nisi credamus totam naturam nostram.
nasci corruptam, eamque corruptionem verum esse peccatum: neque etiam
persuaderi nobipatiemur, totius hominis regeneratione opus esse: Cum tamen
ideo instituta sit regeneratio (sicut obseruauit Augustinus) quia vitiosa fuit &
est generatio: quo spectat quod Christus etiam prius docuit: Quod natum est
€x carne, carnem esse, corruptam scilicet & peccatricem: & postmodum
necessitatem regenerationis ostendit, dicens: oportet vos nasci denuo: quam
docendi methodum Apostolus quoque ad Roman. & in hoc cap. 2. Ephes.
immo & ipse, & omnes Apostoli ac Prophetae, semper secuti sunt. Non potest
igitur doctrina de Redemtione per Christum, de iustificatione per fidem
consistere, aut recte intelligi: nisi prius doctrina de peccato Originali, deque
peccato in nobis haerente, vnde reliqua omnia proficiscuntur, prob¢ a nobis
percipiatur, firmaque retineatur. Ac de loco hoc, hoc est, de peccato in genere,
& de peccato Originali, satis. Neque enim nostri instituti est in tradendis his
locis theologicis, omnia ad uersariorum argumenta refutare: Sed simpliciter
doctrinam breuiter explicare: Sequitur ergo locus secundus, nempe de
iustificatione per Christum.

LOCVS SECVNDVS DE lustificatione, ex secundo cap. Ad Eph. vers. 4.
Sed Deus qui diues est misericordia, &c.

1. Prima efficiens iustificationis caussa Deus est, qui iustificat impium,
Roman. 4. & mortuos in peccatis, viuificat, Ephes. 2. vers. 4. & 5. Is enim
solus est, qui remittit peccata, lesa. 43. 25. Marc. 2. 7. Quis potest remittere
peccata, nisi solus Deus? Et merito. Solus enim etiam is est, in quem proprie
peccatur, cum illius lex violatur. Solus etiam est, qui potest hominem de
immundo conceptum semine, facere mundum: Iob. 14. 4. Solus enim ius
habet in animas nostras.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 156



2. Altera efficiens caussa, est Christus solus mediator & pontifex: quatenus
ipse solus obediens fuit Patri vsque ad mortem pro nobis, & ita solus suo
sanguine atque AOTp® nos redemit, remissionemque peccatorum & vitam
aeternam solus nobis impetrauit, ac promeritus est: Ac proinde iest, in quo
solo, & propter quem solum Deus nos iustificat, & viuificat, vers. 5. 6. Item
vers. 13. 14. 15. 16. &c. Et Roman. 3. lustificati gratia ipsius, per
redentionem, quae est in Christo lesu, quem proposuit propitiatorem in
sanguine ipsius.

3. Hinc etiam apparet, quae caussa sit materialis salutis nostrae, &
tustificationis nostri, quam alij meritoriam vocant: nempe sanguis,
sacrifictumque totum corporis Christi: In hoc enim tota materia salutis
nostrae posita est: vers. 13. ait, nos factos esse propinquos per sanguinem
Christi: Item ver. 16. nos reconciliatos esse Deo in vno Christi corpore per
crucem.

4. Caussa formalis, 1d est, 1ustitia, qua instificamur, duplex est: vna, qua vere
& perfecté coram Deo iusti reputamur, & sumus, nempe in Christo. Ea
consistit in remissione peccatorum nostrorum, per sanguinem Christi parta, &
in imputatione obedientiae, perfectissimaeque iustitiae eiusdem Christi: de
quae Roman. 5. Per vnius obedientiam iusti constituuntur multi: Et de qua
Genes. 15. 6. Credidit Abraham Deo, & reputatum est ei ad iustitiam: Et
Psalm. 32. Beati quorum remissae sunt iniquitates, & quorum tecta sunt
peccata, Beatus vir cui non imputat Dominus peccatum. Haec est vera nostra
iustitia. Altera est, qua per Spiritum Christi nobis communicata, & reapse in
nobis haerente, seque per opera foras exerente, sumus iusti coram hominibus
etiam, & pro 1iustis ab ipsis agnoscimur, & habemur: & consistit in
renouatione naturae, ac regeneratione: constatque mortificatione veteris
hominis, & renouatione noui, odio peccati, & amore iustitiae, studioque
bonorum operum: quae & iustitia inhaerens, & enchoata obedientia vocari
solet: de qua I. Iohan. 3. Qui facit iustitiam, iustus est: & Apocalyp. 22. Qui
iustus est, iustificetur adhuc, 1d est, fiat magis ac magis iustus: atque hanc,
effectum illius prioris esse, dicimus: Sic etiam Psalm. 32. de prima dixit,
Beatus cui non imputatur peccatum: De altera, & in spiritu eius non est
dolus. Ac proinde hanc ab illa non separamus reipsa, sed tantum
distinguimus. Sicut enim in peccato Originali, quod ab Adamo habemus, duo

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 157



esse diximus, inobedientiae illius reatum ac imputationem, & eam
consecutam iustitiae priuationem, naturaeque corruptionem, & vtraque parte
nos facti sumus iniusti. Sic si vera est antithesis inter Christum & Adamum,
illiusque 1ustitiam, & huius iniustitiam, vtramque a Christo iustitiam
habeamus, necesse est: Neque Apostolus vnam ab altera seiungit, sed tantum
in priori veram coram Deo nostri iustificationem collocat, [page 168] quod ea
sola perfecta sit iustitia: In altera vero, vt magis ac magis quotidi¢
proficiamus, hortatur, ne sinamus peccatum regnare, & ita Deum
glorificemus. Proinde etsi studendum est huic iustitiae toto vitae tempore:
nunquam tamen ea niti possumus coram Deo, nec debemus.

5. Electos autem in Christo, id est, solos, licet in peccatis mortuos, iustificat
& viuificat, vers. 5. Roman. 8. ver. 30. Quos praedestinauit, hos & vocauit:
Et quos vocauit, hos & iustificauit. Item, Quis intentabit crimina aduersus
Electos Dei? Deus est, qui iustificat: scilicet, Electos Dei: Quis est qui
condemnet, (Electos Dei1?) Christus est is, qui mortuus est (pro electis Dei)
Solos enim eos 1ustificat, quos etiam glorificat: Roman. 8. Reprobi autem
nunquam glorificabuntur: Sicut neque vnquam vera fide donantur, quae
tustificari possint: Est enim fides Electorum tantum, Titum 1. Actor. 13.

6. Annulla autem re extra se posita, adducitur Deus, ad homines iustificandos:
Sed a sua tantum gratia, & a multa charitate, qua dilexit nos, eoque & a
misericordia sua, in qua diues est erganos: vers. 4. 5. Item, Non ex vobis, Dei
donum est: Non ex operibus, ne quis glorietur. 8 9. Item, Non ex operibus
iustitiae, quae fecerimus nos, sed ex sua misericordia saluos nos fecit: Tit.
35. Neque enim nomine Gratia intellexit Apostolus (vt Pelagius volebat) vel
beneficium creationis, vel naturae possibilitatem (vt ille loquebatur) vel
reuelationem Legis; neque etiam habitum infusum, vt volunt Sophistae: Sed
gratuitum Dei fauorem, quo nos in Christo complexus est, & vera Charitas
erga nos, & miserricordia, qua condonat peccata, & miseretur quorum vult
misereri.

7. Neque in hoc negotio iustificationis negligit Deus instrumenta atque
organa: Vtitur. enim verbo & Sacramentis, quae verba sunt visibilia, perque
haec suam offert gratiam, & Christi beneficium, remissionem peccatorum, &
perfectam Christi tustitiam: neque a nobis exigit, nisi vt ei credamus, fideque
gratiam hanc & beneficium amplectamur. vers. 17. Et veniens cuangelizauit

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 158



pacem: Et Roman. 1. Euangelium est potentia Dei ad salutem omni credenti.
De Sacramentis ait Ephes. 5. Vt eam (Ecclesiam) sibi sanctificaret, mundans
eam lauacro aquae per verbum.

8. Hinc fit perspicuum, quodnam vicissim a nobis exigatur instrumentum,
quo per verbum tam visibile, quam audibile oblatam gratiam recipiamus:
nempe fidem exigit, eamque in hoc officio solam. Etsi enim vera fides sola
non est, sed cum spe, charitate, veraque poenitentia semper coniuncta: Sola
tamen, tanquam lumine, quae in Verbo & Sacramentis offeruntur, videmus, &
eadem sola fide, tanquam manu, oblatam amplectimur gratiam. Verbum enim
auditur auribus, & Sacramenta percipiuntur aliis sensibus: Sed quod in
vtrisque offertur, sicut non intelligitur, nisi mente fide praedita, sic etiam non
recipitur, nisi eadem mente, & spiritu fide affecto. Atque haec vna est caussa,
cur sola fide, seu per solam fidem dicamur iustificari: quia nullo alio percipi a
nobis potest instrumento vera & inuisibilis Christi gratia atque iustitia, Verbo
& Sacramentis proposita, quam fide, fide inquam, res non apparentes sola
inter omnes virtutes intelligente, & res absentes apprehendente, & vt
subsistant in animis nostris, efficiente: Hebr. 11. Ideo hic in cap. 2. vers. 8.
ait, Gratia estis seruati perfidem (tanquam per instrumentum) & id negat ex
operibus, tanquam ex meritis, contingere: Neque etiam dicit, per charitatem,
aut per opera tanquam per organa, seruati estis: Sed duntaxat, per Fidem, quia
sola organum est ad hanc rem accommodatum, atque idoneum.

9. Ex quibus illud quoque intelligitur, Neque fide, quatenus opus est, cultum
Deo praestans, hominem 1iustificari, cim ex operibus simpliciter neget
Apostolus nos seruari: Cuius rei ratio est, quia sicut non amamus Deum toto
corde, vt iubet lex, Sic neque credimus Deo simplici mente, & sine vlla
dubitatione, fideque perfecta, vt eadem lex postulat. Quare cum fides etiam
licet vera, semper tamen sit imperfecta, eoque non respondeat legi Dei:
efficitur, neque ipsa, quatenus opus est quoddam, hominem iustificari posse,
sed ipsam quoque opus habere, vt quicquid in ea est defectus, condonetur per
gratiam Dei: & dicat Deo, Domine adinua incredulitatem meam: alioqui non
sola gratia Dei seruaremur, si etiam ex fide, tanquam ex opere.

10. Duplici autem sensu, Fide hominem iustificari, dici & intelligi potest:

instrumentaliter nimirum (vt ita loquamur) & formaliter: Vtroque autem
sensu, sola semper fide iustificamur. Priori quidem sensu, quia hac sola

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 159



tanquam instrumento (vt modo dictum est) ad hanc rem accommodato,
gratiam Dei, & 1ustitiam Christi percipimus: Posteriori vero, quatenus sola
Christi obedientia atque iustitia per fidem apprehensa formaliter iustificamur:
vt fides apprehendens pro re apprehensa, in hac locutione accipiatur, iuxta
illud, Credidit Abraham Deo, & imputatum est illi ad iustitiam: Quid fuit
imputatum? proprie non ipsum credere, Sed illud ipsum quod de semine
promisso credidit. Ita (vt loquitur Bucerus) fides iustificat, non actione, sed
passione: quia in iustificatione nihil dat, sed tantum accipit: & quod accipit,
€o ipso 1ustificamur.

11. Hinc etiam perspicuum fit, quaenam opera ab officio iustificandi excludat
Apostolus, cum ad Rom. & Galat. concludit. ex operibus Legis hominem non
iustificari, & cum hic aperte negat, [page 169] nos seruari ex operibus, vers.
9. Opera nimirum omnia, quae a nobis fieri possunt, non solum legis
ceremonialis, sed etiam moralis, & non solum quae ante fidem, sed etiam
quae post fidem, & ex fide fiunt: Ratio est, quia nulla vhquam legi Dei
satisfaciunt, legemine implent, uxta illud, Non intres in iudicium cum seruo
tuo Domine, quia nullus apud te iustificabitur. homo viuens: Et illud, Lex
spiritualis est, ego autem carnalis sum, venundatus sub peccato: Et, Lex
infirmatur per carnem: Et, si dixerimus quod peccatum non habemus, ipsi
nos seducimus: Et, Omnes peccauerunt, & deficiuntur gloria Dei.

12. Finalis caussa, cur Deus voluerit velitque hac ratione hominem iustificari,
nempe ex nullis operibus nostris, sed tantim ex sua gratia, & per Christi
obedientiam atque i1ustitiam sola fide apprehensam, duplex est: Vna, vt ne
quis in seipso glorietur: vers. 9. Sed omnis gloria Deo attribuatur, patefactis
summis diuitiis gratiae ipsiuus: vers. 7. ad ostensionem iustitiae ipsius
summae, id est, summae clementiae et bonitatis in hoc seculo, vt ipse solus
sit iustus, & 1ustificans eum, qui est ex fide Iesu Christi: Rom. 3.

Altera est, vt salus nostra tutior sit, & firma maneat promissio, suum habens
complementum: Propterea ex fide (inquit Apostolus Roman. 4. vers. 16.) v¢
sit per gratiam, & vt firmasit promissio toti semini. Tutior enim & firmior est
in manibus Dei1, quam in nostris, salus nostra: proinde eam esse voluit ex
gratia sua, & non ex operibus nostris. Nunc explico quod forte initio
videbatur explicandum: Sed non sine caussa praemisi, quae faciliora mihi
visa sunt: vt quod difficilius est, facilius ex praemissis intelligeretur: Hoc

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 160



autem est de verbo iustificandi, deque ratione qua Deus in nobis iustificandis
vitur. Ergo haec esto Thesis.

13. Verbum porro iustificandi, ad summam, duplicem habet significationem:
Primum significat, aliquem a criminibus, de quibus accusatur, absoluere,
iustumque & innocentem in iudicio pronuntiare: & verbo condemnandi
opponitur: vt Deuteron. 25. & Prouerbior. 17. versas. Et apud Euangelistas
liquet: Ex verbis tuis iustificaberis (ait Dominus) & ex verbis tuis
condemnaberis. Sed hoc fieri bifariam potest, nempe aut iuste, aut inique
iuste, vt st tudex, cognita alicuius innocentia & probitate, absoluat, cum a
criminibus falso illi obiectis: inique vero, si quem index nouit vere
facinorosum esse, cum tamen iustificet, id est, absoluat, iustum pronuntians,
& omni poena liberet, contra vero, iustum condemnet: quo nihil magis
abominabile esse in conspectu Domini, Salomon ait. Prouerbior. 17. vers. 15.
Atque haec prior significatio, plane forensis est: prout scilicet verbum hoc
vsurpatur in foro iudiciali.

Altera verbi significatio est, hominem ex iniusto, iustum fieri: sicut etiam
sanctificari, est ex profano sanctum fieri: qua significatione dixit Apostolus,
Et haec eratis quidam, sed abluti estis, sed sanctificati estis, sed iustificati
estis, in nomine lesu, per Spiritum Dei nostri [1. Cor. 6.11.]: id est ex
immundis, mundi, ex profanis sancti, ex iniustis iusti facti estis, per Spiritum
sanctum, propter Christum, in quem creditis. Ad quam significationem illud
etiam spectat, quod Apocalyp. 22. legimus, Qui iustus est, iustificetur adhuc:
id est, fiet reipsa ex insto, magis iustus, nempe sicut etiam ex iniusto factus
est tustus. Et iuxta hanc significationem Patres, atque inprimis Augustinus
verbum hoc interpretati sunt: Vt iustificari illis nil aliud fuerit, quam ex
iniusto tustum fieri, per gratiam Dei, propter Christum: Legatur praeter alia
loca, Tom. 2. Epistola 105. ad Sixtum. Item Tomo 7. de gratia Christi contra
Pelagian. & Caelest. libr. 1. Item, de peccatorum merit. & remiss. libr. 1. Item
Tom. 3. de spiritu & Littera, cap. 28. Haec sunt duo certa huius verbi
tustificandi significata.

14. Ad primam igitur significationem quod attinet, proprium Dei est, tanquam
veri & supremi iudicis, homines iustificare & condemnare: id est, alios
absoluere, 1ustosque pronuntiare & alios condemnare: Ac officium hoc facit
nunc Deus, partim in conscientia cuiusque priuatim, partim in Ecclesia

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 161



publice: perfecturus tandem in vitimo illo iudicio, coram toto mundo, &
Angelis suis. Absit autem, vt cum Apostolus ait, Deus 1ustificat impium, ita
intelligamus, vt qui simpliciter impius est, eum Deus tanquam pium absoluat,
lustumque esse pronuntiet, qui reipsa iniustus est: cum scriptura dicat, Deuin
odisse impium, & impietatem eius: & Deus sit summa sapientia, veritas atque
iustitia. Omnes autem homines, sua natura iniusti sunt: & nemo seipsum
facere potest iustum, sed solus Deus. Consequitur ergo neminem a Deo
absolui, lustumque pronuntiari: nisi quem ipse prius fecerit iustum per
gratiam suam: Sic admisit Bucerus in Disp. Ratisb. 291.

15. Caeterum (vt ad alteram significationem veniamus) sicut duplex est
iustitia (vt supra ostendimus) qua tustificamur, id est, qua fimus 1usti: sic
Deus bifariam facit homines iustos: Primum, cum electis suis Christo iam per
Spiritum sanctum fidemque insitis, & incorporatis, ex sua misericordia ac
gratia, propter Christum, in quo fuerunt electi, & cui propter ipsorum delicta
mortuo, & propter ipsorum iustificationem resuscitato, insiti sunt, non
imputat ipsorum peccata, sed omnes condonat iniquitates, vtpote quae
sanguine Christi extinctae fuerunt: Et contra, obedientiam, iustitiamque
Christi, illis vtpote Christi membris, quibus quae propria sunt capitis,
communia fiunt, propter eundem Christum imputat: [page 170] per vnius
enim obedientiam, nempe imputatam, iusti constituuntur multi, id est electi
omnes, Christo iam per Spiritum sanctum insiti. Cum autem haec sit vera &
perfecta iustitia, quae in remissione peccatorum nostrorum, & in imputatione
tustitiae Christi, consistit: quis non eos vere ex iniustis iustos esse factos
dicat, qui iustitiam hanc in Christo consecuti sunt?

16. Sed accedit altera etiam 1iustitia, a priore quidem inseparabilis reipsa,
ratione tamen distincta, & manifestum prioris testimonium, iustitia inquam
inhaerens, qua licet perfecte in nobis ipsis 1usti non simus, quod
contaminetur. per carnem haec 1ustitia, talis tamen est, vnde possumus tum
nos ipsi, an vere ipsi Christo insiti simus, eoque in illo perfecte iusti, nec ne
simus, intelligere, tum ab aliis hominibus, propter externos huius iustitiae
fructus pro iustis cognosci, iustique aestimari ac pronuntiari: ita vt si Deus
nos per Ecclesiam absoluat, tustosque pronuntiet, dicere nemo hominum
queat, Deum qui iusti non sunt, eos inique iustos pronuntiare.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 162



17. Cum igitur Deus vtraque iustitia, nos iustos reipsa efficiat, vna quidem
coram se, alterra autem etiam coram hominibus: nullo modo dici potest, cum
Deus Electos fideles iustificat, id est, 1ustos pronuntiat, atque ab omni culpa
& poena absoluit, cum homines simpliciter impios & iniustos absoluere,
iustosque pronuntiare: quod hoc cum summa ipsius 1ustitia & veritate ex
diametro pugnet: sed iustos a se factos absoluit, nempe fideles, iniustos autem
& infideles, condemnat.

18. Caeterum licet nos Deus vtraque iustitia iustos efficiat, imputata &
inhaerente, ac proinde licet nunquam absoluat eos, qui simpliciter impij sunt,
dum scilicet impij, & iniusti manent: non tamen propter inhaerentem absoluit,
iustosve pronuntiat, sed propter imputatam Christi iustitiam: quando
inhaerens talis est nostro vitio, vt legi Dei non satisfaciat, eoque opus habeat
suorum defectuum, suaque imperfectionis condonatione: iuxta illud, Non
intres in iudicium cum seruo tuo Domine, quia nullus apud te iustificabitur
viuens.

19. Porro absolutio haec Dei, qua nos ex iniustis, 1ustos iam remissione
peccatorum, & imputatione iustitiae Christi factos, ab omnibus intentatis
aduersus nos criminibus, & ab omni poena illis debita absoluit ac liberat,
inque suam recipit gratiam, & iustos haeredesque regni coelestis, propter
Christum pronuntiat, haec inquam absolutio fit primum in hac vita, deinde
perficietur in fine seculi. In hac quidem vita fit, cum maiori illi propositioni
diuinae in Ecclesia & per Ecclesiam prolatae, nempe, Quicunque credit in
Filium Dei Iesum Christum, quod per eius obedientiam 1ustus factus sit
coram Deo, sicut per inobedientiam Adae iniustus factus fuerat, hunc Deus
pro iusto agnoscit, habet, pronuntiat, atque ab omnibus criminibus, quae illi
obijci possint, eoque & ab omni reatu ac poena peccatis debita absoluit, ac
liberat, Cum inquam huic propositioni diuinae in Ecclesia prolatae, &
creditae, fidelis in sua assumit conscientia, Atqui ego credo in Filium Dei,
meque tam per huius obedientiam, reputari iustum coram Deo persuasum
habeo, quam etiam credo per inobedientiam Adae peccatorem & iniustum
fuisse, cum non minoris efficaciae sit obedientia Christi, quam fuerit
inobedientia Adae: Qui inquam propositioni illi diuinae, hoc modo, ex vera
conscientia assumit: is statim in seipso sententiam Dei, per suum Spiritum
spiritui nostro loquentis, audit, qua certo sentit, ex Dei gratia & propter
merita [esu Christi, se absolutum esse ab omni reatu, poenaque aeternae

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 163



mortis liberatum, & inre aeternae vitae donatum. Haec est prima iustificatio,
seu absolutio: de qua & Apostolus, Spiritus sanctus reddit testimonium
Spiritui nostro, quod summus filij Dei: quod si filij, & haeredes [Rom. 8.].

Altera fiet in fine seculi, cum Christus pronuntiabit de fidelibus; Vos estis
benedicti patris mei: possidete ergo regnum, quod vobis paratum fuit a
constitutione mundi [Matt. 25.].

20. Quanquam autem Deus (vt dictum est) neminem absoluit, pronuntiatve
ustum, nisi quem prius ipse, condonatis peccatis, & imputata iustitia Christi
vere fecerit iustum: vtrumque tamen eodem fit tempore, & vtrumque vir
fidelis per fidem simul intelligit ac percipit. Sicut enim nemo audire potest in
sua conscientia, persuasumque habere, se absolutum esse coram Deo ab omni
reatu & poena peccatis debita, nisi credat sibi ex misericordia Dei, & propter
Christum remissa esse peccata, imputarique iustitiam Christi: Sic simulac
quis hoc vere credit, statim etiam illud habet persuasum, inque sua sentit
conscientia, se transiisse & morte ad vitam, sibique nihil amplius superesse
damnationis, tuxta illud Christi, Qui credit in me, non venit in iudicium, sed
transiit a morte, &c. [loh. 5.] Et Roman. 8. Nihil damnationis, &c. Vtrumque
autem hoc, nempe & iustum iustitia Christi fieri, & iustum in propria
conscientia per Spiritum Dei pronuntiari, atque ab omni reatu absolui, simul
coniunctum, iustificationis nomine in sacris literis, praesertim apud
Apostolum significari solet: vt in hominis iustificatione, vnum ab altero
separari nullo modo possit, vel debeat, cum vtrumque simul & eodem
temporis momento fiat, accedente simul etiam ipsa cordis innouatione ac
regeneratione.

21. Atque hinc etiam liquido apparet, iustificationem per solam fidem, non
esse rem imaginariam: quando testimonium habet non solum externum in
sacris literis, sed etiam internum a Spiritu sancto, qui efficaciter per hanc
fidem [page 171] a se in nobis excitatam, operatur in cordibus nostris, certos
nos reddens de remissione peccatorum propter Christum, pronuntians nos
receptos esse in gratiam, & ab omni culpa & poenaabsolutos, pacans &
tranquillas efficiens conscientias, purificans corda nostra, eaque tum odio
peccati, tum amore iustitiae afficiens, totum denique hominem, vitamque
renouans in iis, qui per solam in Christo fidem 1ustificari in sacris literis
dicuntur.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 164



22. Solet autem Deus, quos in Christo ab aeterno in filios elegit, & quos
postea in tempore cum adhuc inimici essemus, per Christum redemit, sibique
reconciliauit: eos hoc ordine in cognitionem suae gratuitae Electionis,
gratuitae per Christum redemtionis, omnisque spiritualis benedictionis, qua in
Christo fuimus benedicti, adducere, eoque & in Christo 1ustificare, & seruare.

1. Primum nos suo quemque tempore, praedicatione Euangelij, cuius summa
haec est, Sic Deus dilexit mundum, &c. [Ioh. 3.] per Spiritum suum sanctum,
¢ mundo ad Christum seligit atque efficaciter vocat, donatos tum vera fide,
qua vocantem audiamus, & quicquid per Euangelium annuntiat, verum esse
credamus, tum etiam Spiritu regenerationis, quo nos Christo inserit, illiusque
efficit membra: quamuis Christo nos esse insitos (vt in pueris liquet) nondum
manifeste initio semper sentiamus.

2. Deinde ex illa generali fide, quam praebemus Euangelio, nos in veram sui,
id est, De1 mittentis, ac Christi missi, simulque & nostri, pro quibus missus
est, cognitionem adducit, solidoque sensis & peccatorum nostrorum, & irae
suae aduersus peccata, atque adeo etiam bonitatis suae erganos afficit: quippe
qui peccata nostra vt expiaret & tolleret ¢ mundo, nosque seruaret, dedit
Filium in mortem: luculentissimum certe testimonium & irae Dei aduersus
peccata, & amoris erga nos.

3. Hinc fertio loco excitat in nobis poenitentiam, qua contriti corde, nostra
detestamur ex animo peccata, quibus tam bonum offendimus. Deum, &
poenitet nos totius mal¢ actae vitae; ad Deum vero pro remissione
peccatorum suspiramus, Christi iustitiam esurientes atque sitientes: Statim
fiduciam quoque excitat, fidei effectum, qua humiliatas erigit conscientias,
deducens animos nostros ad CHRISTVM, cumque nostram esse iustitiam &
sanctitatem persuadens.

4. Hinc quarto loco efficit, vt sensu viuae fidei sentiamus nos Christo insitos
esse: eoque propter ipsum, tum remissionem peccatorum consecutos, tum
lustitia ipsius vestitos, iustosque effectos, ab omni etiam reatu &
condemnatione absolutos esse in conspectu Domini nullo modo dubitemus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 165



5. Quinto, Vt huius rei certum manifestumque testimonium habeamus, praeter
fiduciam; qua audemus ad Deum libere inuocandum accedere: addit etiam
mentis cordisque renouationem, qua sentimus nos odio peccati, & amore
iustitiae affectos, in Deum quoque ipsum amore affici, gloriaeque illius
promouendae studio teneri.

6. Sexto, Spem etiam donat, qua speramus fore, vt quae nunc inchoata in
nobis sunt, ea tandem certo per & propter Christum perficiantur:
postremamque absolutionem simus audituri, Venite benedicti Patris mei, &c.

7. Septimo, ne nostra spes fallatur, promissioque ipsius irrita fiat: conseruat &
auget in suis Electis tum fidem illam, quae sola solam etiam misericordiam
Dei, solamque Christi iustitiam apprehendente, illaque sola nitente, iustificari
nos, diximus: tum etiam bonam conscientiam, internamque & inhaerentem
lustitiam, in finem vsque vitae: regens nos suo Spiritu, perque studium
bonorum operum in plenam aeternae vitae possessionem deducens: de quo
incremento, & de qua perseuerantia, ad finem secundi capitis ad Ephesios in
metaphora Templi disseruit Apostolus: & clarius etiam in cap. 4.

8. Octauo, Vt autem nostra iustificatio & salus sit semper in finem vsque
vitae, ex sola fide, 1d est, ex sola gratia & misericordia Dei, & non ex
operibus nostris: permittit pro sua admirabili prouidentia, sanctos suos &
peccatum semper secum gestare, & in varia subinde labi delicta, quo semper
cogamur ad thronum gratiae & misericordiae ipsius confugere, petentes
remissionem peccatorum propter obedientiam Christi: In quem etiam finem
variis nos exercet afflictionibus, ex quibus intelligamus, nos nunquam carere
peccatis, quorum venia & remissio semper petenda nobis sit propter
Christum: atque ita salus & 1ustitia nostra sit semper ex fide in fidem, ad
gloriam ipsius Dei, & Filij etus Iesu Christi Domini nostri.

LOCVS TERTIVS EX Secundo cap. Ephes.
De Gratia Dei.

Quia gratia & opera, id est, merita opponuntur, vers. 8. 9. Et sic etiam
Roman. 11. idcirco de operibus dicturi, necesse est dicamus prius de Gratia:

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 166



praesertim quod de vtroque hic agit Apostolus, & vtrumque opposuit dicens:
Gratia seruati estis, non ex operibus.

1. Quod Latinis est Gratia, & Graecis yapic, id Hebraeis est 37, a 717, misertus
est, donauit, gratificatus est: Ac cum ad Deum refertur, duo in sacris litteris
significat, 1. Primo fauorem gratuitum, gratuitamque beneuolentiam, qua
Deus dignatus est, & dignatur homines nihil tale promeritos, amplecti, eorum
misereri, illisque benefacere: [page 172] atque haec gratia in ipso est Deo, in
nobis autem eius tantum effecta, & sensus atque gustus, de qua hic Apostolus
versus. Gratia estis seruati, id est, gratuito Dei fauore, amore, misericordia,
non autem ex operibus vestris: Et Maria, alijque sancti viri saepe¢ in sacris
literis, gratiam apud Dominum, id est, gratuitum fauorem, quem ipsi non
quaerebant, & de quo nihil plan¢ cogitabat, ceu thesaurum in agro, casu
inuenisse, & consecuti esse leguntur: qua phrasi vere gratuitum esse fauorem
declaratur. 2. Deinde significat gratuitum beneficium & donum, quodcunque
illud sit, quod a priori gratia Domini profectum, in homines gratis confertur:
de qua Ephes. 4. Vnicuique nostrum data est gratia, iuxta mensuram
donationis Christi: quapropter dicit, dedit dona hominibus. Tuxta vtramque
autem significationem, Gratia Latinis dicitur (interprete Augustino) ed quod
gratis detur: Quando & gratuitus est omnis Dei fauor, & gratuita omnia
eiusdem dona, vt vel sola vocis etymologia omnia excludat merita nostra,
gratiaque non sit vllo modo, si non sit gratuita omni modo.

2. Est autem gratia, iuxta priorem significationem, de sententia Augustini,
duplex [Tom. 2. Epist. 95...Cap. 11.]: Vna generalis, generalis scilicet fauor
& amor, quo diligit omnia, quae sunt, vt est in libr. Sapientiae, omnibusque
hominibus citra exceptionem bene vult & benefacit, pluens, & solem oriri
faciens tam super malos, quam super bonos, dans tempora fructifera, &
omnia corda implens cibo & laetitia [Matt. 5. Act. 14.]: Altera specialis,
specialis nimirum amor & fauor, quo nos elegit in Christo, & electos redemit,
sibique reconciliauit, efficaciter vocat, iustificat, seruat, glorificat: de quae in
hoc cap. 2. & alibi millies in sacris literis: Cum generalis ille amor & dilectio,
gratia Del in sacris literis appellari non soleat, sed specialis tantum, quo
peculiariter electis fanet, eosque seruat in vitam aeternam: qui etiam (fauor)
hanc ob caussam, solus proprie vocari potest gratia gratum faciens, quia
scilicet Deus ex solo suo fauore & €vdoxkia, nos sibi gratos effecit in dilecto
Filio suo [Eph. 1.].

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 167



[Tom. 7. de pradest. & gratia, cap. 11. item de gratia, &...cap. 17...] 3. Idem
vero specialis fauor erga electos, non incongrue in gratiam primam, ac
secundam, praeuenientem ac subsequentem, operantem & cooperantem diuidi
solet ab Augustino, et a Scholasticis: quatenus Deus primum dilexit nos, &
secundo, suae dilectionis effecta semper communicat, vocando, iustificando,
glorificando: Et quatenus praeuenit, vt vocemur, subsequitur, vt iustificemur
& glorificemur, praeuenit vt mortui in peccatis, viuificemur; subsequitur vt
viuificati, in bonis vitae operibus ambulemus: & denique quatenus operatur vt
velimus, cooperatur vt perficiamus: Ipse enim & vt velimus operatur
incipiens, & volentibus cooperatur perficiens, vt loquitur Augustinus. Ita
gratia haec & initium est, & consummatio salutis nostrae: Vt vere de tota
loquens salute Apostolus dixerit, Gratia seruati estis. Atque haec de prima
Gratiae significatione.

4. Gratia vero iuxta alteram significationem diuiditur primum in ea dona,
primaeque illius gratiae effecta, quae ad salutem eius, quibus communicantur,
necessaria sunt, vti est Fides, Spes, Charitas, & huius generis alia: quam ob
caussam, a Scholasticis, sed improprie, Gratiae gratum facientes appellatae
fuerunt: Et deinde in ea diuiditur dona, quae ad aedificationem Ecclesiae
pertinent, veluti sunt donum prophetandi, docendi in Ecclesia, discernendi
Spiritus, varijs loquendi linguis, & id genus alia, de quibus 1. Corinth. 12.
quae non solum Electis, verum etiam reprobis ad Ecclesiae vtilitatem
communicari solent: qua de caussa, Gratiae tantum gratis datae appellantur
in Scholis.

Gratia iuxta priorem significationem, Huius secundae, omniumque
effectorum eius, eoque totius salutis nostrae, Electionis, Redemtionis,
Vocationis, ITustificationis, Glorificationis caussa est efficiens: versu 4. 5. 8. &
deinceps: & cap. 1. Eius autem nulla est, esseve potest praeter ipsum Deum,
infinitamque eius bonitatem, caussa: quando ab illa priori gratia, ipsa etiam
pendet aeterna Electio, initium, fundamentumque salutis nostrae.

6. Summae igitur est non solum impietatis, verum etiam inscitiae, dicere,
hominem suis operibus, aut etiam fide quatenus opus quoddam est, gratiam
Dei, qua remittit peccata, qua iustificat, qua seruat, sibi promereri posse,
atque etiam praeuisa opera, caussam fuisse aeternae Electionis: cum nullo

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 168



modo fieri possit, vt quod est alicuius caussae effectum, idem sit eius suae
caussae, aliqua efficiens caussa.

7. Omnis porro gratia, tam illa prior fons omnium bonorum, quam reliquae
omnes ab illo fonte profluentes, in solo Christo, & propter solum Christum,
communicatae nobis sunt, & communicari solent: Ita vt neque extra
Christum, neque propier vllam aliam rem, quam propter Christum, particeps
gratiae Det quis fieri, possit: sicut ex toto primo, & toto secundo cap. Ephes.
liquet: & Iohan. 1. Lex per Mosen data est, gratia autem & veritas, per lesum
Christum facta est: Ac proinde nemo etiam, praeter Christum, vere dici potest
gratiam Dei aliquam sibi vel alijs promereri vnquam potuisse, vel posse.

8. Ex quibus etiam sequitur, sine Christo, sineque eius Spiritu, neminem ad
gratiam vllam recipiendam seipsum praeparare posse: quando omnis gratia
communicatur in solo Christo, Et ad omne bonum, gratia Dei nos semper
pracuenit, [page 173] atque subsequitur: Et praeparatur voluntas a Domino
(ait scriptura:) Non igitur homo seipsum praeparat, suamque voluntatem.

9. Porro per & propter Christum, sicut quisque potest, sic etiam debet
credere, se esse in gratia Dei: Cum nemo in Christo esse possit, qui non sit in
gratia apud Deum: qui enim habet Filium, habet & Patrem: Et fides in
Christum consistere nequit, si quis degratia & fauore erga se Dei propter
Christum, dubitet, cum ea sit VTOGTACIC €orum, quae sperantur, & EAeyy0c
rerum non apperentium: Neque enim vera fides in aliud respicit, quam in
Christum, in quo tum promissiones Dei suum habent Amen & etiam, tum
eiusdem Dei potentia sese exeruit, & perpetuo exerit, Ephes. 1. Neque certe
alia fuit Abrahae patris credentium fides, qui credidit in spem, contra spem, &
qui non haesitauit diffidentia, sed robustus factus est fide, quod qui
promiserat, potens esset ei & praestare: Sed neque quis Christi esse dici
potest, & in Christum credere, qui non habeat Spiritum Christi: Spiritus
autem Christi reddit testimonium spiritui nostro, quod simus filij Dei [Rom.
8.]: Et in hoc cognoscimus (inquit lohannes) nos in eo manere, & ipsum in
nobis, ex Spiritu quem dedit nobis [1. Ioh. 4.]: Denique in hunc finem
Apostolus ait, Gratia estis seruati, & non ex operibus, vt credamus certd rem
ita se habere, & propter Christum, cuius fidem profitemur, ne de gratia Dei
erga nos dubitemus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 169



LOCVS QVARTVS EX Secundo cap. Ephes.
De bonis Operibus, ac meritis.

De bonis operibus capita septem ex Apostoli contextu collegimus
obseruanda: Nunc, licet non eodem ordine, quo fuerunt indicata, omnia
tamen, sed methodo ad docendum accom modata, certis thesibus explicanda,
comprehendendaque nobis sunt: Ac primum de voce bonorum operum, & de
voce meriti.

1. Nomine bonorum operum licet vulgo externa tantum fidei effecta,
charitatisque officia intelligantur, Nos tamen secundum scripturas, primum
actiones omnes tam internas mentis ac voluntatis, quam externas corporis,
operum nomine complectimur: quando etiam ipsum credere, Christus vocat
opus [Ioh. 6.29.]: Et Lex Dei, quae Lex factorum ad Roman. vocatur, non
solum externa facta, sed etiam internas operationes mandat: Et quisque
iudicandus esse dicitur in sacris literis, secundum opera sua: iudicandi autem
sunt non tam secundum externa facta, quam secundum animi & voluntatis
actiones: Deinde non omnia generatim hominum opera, quae ipsi iudicant
bona, Bona opera in sacris literis vocantur: Sed ea tantum, quae ex Dei fiunt,
voluntate in sacris literis reuelata. Ac proinde quae ipse praeparat, & operatur
in nobis per Spiritum suum (Ephes. 2. vers. 10.) eoque ex fide fiunt lesu
Christi, quando quod non est ex fide, peccatum est: Rom. 14.

2. Nomine autem meriti (quae tamen vox nusquam in sacris literis reperitur,
locus enim Eccles. 16. ver. 14. & Hebr. 13. 16. nihil ad rem faciunt) nomine
inquam meriti, propri¢ intelligitur opus non debitum, cui merces valore suo,
operis valorem non multum superans, debeatur (tria enim in merito proprie
accepto, necessario requiruntur, Primo, vt opus sit non debitum, Secundo, vt
merces sit debita, Terti0, vt aequalitas sit inter vtriusque valorem) improprie
vero omne opus, licet debitum, cui merces non debita, & saep¢ etiam valorem
operis suo valore longissime superans, promissa est, hoc nomine significatur,
tum in communi, vulgarique loquendi consuetudine, tum etiam apud Patres,
cum de mercede operibus nostris a Deo promissa, sermonem habent. Nihil
enim a nobis fieri posse boni senserunt, quod Deo non debeamus ratione
creationis, gubernationis, redemtionis: quicquid vero promittit & promissum
praestat. id ex ipsius liberalitate & misericordia promitti atque praestari, non

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 170



autem ex debito: nullam verod esse aequalitatem inter opera nostra, & quam
Deus dat mercedem, ad aeternam salutem, quam tamen aequalitatem inter
mercedem & meritum, omnino esse oporteat: vt etiam Thom. 3. part. quaest.
49. articul. 6. ait: Addunt, quae nos facimus opera bona, dona potius Dei esse,
quam opera nostra, Vnde illud Augustini, Deus cum remunerat opera nostra,
coronat dona sua: Item, Dona sua coronat Deus, non merita tua: Ac proinde
damnarunt haereseos, quicunque dicerent, gratiam Dei, secundum merita
nostra dari: Vnde liquet, quoties sancti Patres nomen meriti vsurparunt, eos
impropri¢ illud accepisse, nempe pro opere debito, nullam cum mercede
promissa aequalitatem, aut comparationem habente, cui tamen merces
indebita, misericorditer a Deo reddatur. Qua de re praeter alios legatur
Augustinus, Tom. 1. Retract. libr. 2. cap. 31. Item Tomo 2. Epistola 105. ad
Xistum Presbyterum: Item Epistola 106. ad Bonifacium. Item 146. ad
Valentinum: Tom. 8. in Psalm. 144. Item Tom. 7. de libr. arbitr. libr. 3. cap.
16. Item de gratia & libr. arbitr. cap. 6. Tom. 3. in Enchirid. cap. 30. & passim
hoc contra Pelagian. facit Augustinus. Ambrosius Tom de Cain & Abel, cap.
7. Hieron. in les. cap. 64. Et illud tritum D. Bernardi, in Cant. sermon. 17.
sufficit ad meritum scire, quod non sufficiat meritum: Et illud, merita habere
cures, habita data noueris, fructum speraueris Dei misericordiam. [page 174]
Quin etiam Thomas Aquinas in eandem fere sententiam scripsit.

His explicatis reliqua facile expediun

3. Bonorum operum caussa efficiens proxima & immediata, sunt ipsi homines
renati & iusts: Nos enim sumus qui volumus, qui credimus, qui operamur
bona: Et in hunc finem regeneramur, & iustificamur, vt scilicet ambulemus in
bonis operibus: Ephes. 2. versu 10. Ipsius enim factura sumus, creati in
Christo lesu, ad opera bona. Excluduntur ergo impij, & quicunque in Christo
non sunt facti noua creatura. Hi enim cum sint arbores malae, non possunt
bonos fructus facere: Sed omnia ipsorum opera, mala sunt & peccata: lohan.
3. 19. Roman. 14. 29. Sunt item mortui in peccatis nil igitur boni, & ad vitam
spiritualem pertinens, praestare possunt. Ideo rect¢ Augustinus; opera bona
non praecedunt iustificandum, sed sequuntur iustificatum. Ex quibus etiam
sequitur, impiam esse doctrinam eorum, qui docent opera quadam ante
iustificationem praestari posse, quibus sese ad 1ustificationem praeparare
homines possint, Deumque flectere, vt oculos suae misericordiae ad ipsos
conuertat, & donata fide 1ustificet. Quid enim potest homo mortuus ad sui

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 171



viuificationem? Peccatis verd Deus non flectitur ad misericordiam, sed ad
iram prouocatur. Sunt autem peccata, omnia impiorum opera: non sua hatura,
& quatenus opera sunt, sed quia ex animo impuro, & sine fide fiunt,
pugnantia cum lege Dei. Eoque meritum de congruo euertitur. Neque enim
congruum est, vt Deus peccatis nostris flectatur ad nos seruandos, sed potius
ad perdendos: flectitur autem a sua misericordia. Atque haec Thesis respondet
inprimis cap. 2. quod de operibus in verbis Apostoli obseruauimus,
Aquibusnam fiant bona opera. Respondet deinde primo capiti, per doctrinam
gratiae & Fidei, non tolli, neque extenuari bona opera: quoniam ad hoc per
fidem viuificamur, regeneramur, & iustificamur, vt possimus opera vitae, id
est, opera bona praestare, & in eis ambulare. Quo illud Apostoli pertinet,
Legem ergo destruimus per fidem? Absit, imo stabilimus [Rom. 3.].

4. Bonorum operum caussa efficiens remota, sed tamen principalis, est Deus.
Is enim est qui primo nos regenerat, nouasque facit creaturas, & Arbores
bonas, vt possimus bona facere opera: qui secundo praeparat in nobis bona
opera, eaque in nobis per Spirituum sanctum operatur, dum efficit vt velimus,
& vt perficiamus [Phil. 2.]: Et qui denique ait per Prophetam, Faciam, vt
ambuletis in praeceptis meis: Iltem de quo Moses, Dominus circumcidit cor
tuum, vt diligas Dominum Deum tuum, &c. [Deut. 30.6.]. Atque haec thesis
ad caput primum de operibus antea propositum pertinet: Vndenam sit nobis
facultas bona opera faciendi: ab eo scilicet, a quo fimus nouae creaturae.

Unde etiam dogma de meritis operum refellitur: quando quae agimus bona,
dona potius Dei sunt, quam opera nostra: vt nemo habeat quod de suis
glorietur operibus: Quid enim habes (inquit Apostolus) quod non acceperis?
Si autem accepisti, cur gloriaris, quasi non acceperis?

5. Materialis caussa, sunt ipsa nostra cogitata, dicta, & facta, quae Deus in
sua lege mandauit. Actiones enim a Deo non mandata vel expresse, vel tacite,
sed ab hominibus tantum excogitatae, veluti sunt £é0eloBpnoxeio, vt ut
optima ea facias (vt loquuntur) intentione, materia tamen nunquam bonorum
operum dici, fierive poterunt: quo pertinet, quod ait, Deuter. 6 & 12. Non
facias quod tibi videtur bonum in oculis tuis, sed quod ego praecipio tibi:
Quo & illud Christi ex Matth. 15. cap. lesaiae cap. 29. competit, Frustra
colunt me, docentes doctrinas & mandata hominum. Semper videndum, an
quod proponitur opus, mandatum sit a Deo, nec ne. Duo enim mandat

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 172



Dominus in lege, opus ipsum, cogitatum, dictum vel factum: & modum, quo
fieri opus debeat, nempe ex corde puro, conscientia bona, fide non ficta,
eoque ex vera charitate De1 & proximi, 1. Timot. 1. Ex his autem duobus, ex
opere scilicet ipso, & ex modo, hoc est, ex vera pietate, quo illud fieri debet:
tanquam ex materia & forma, constat opus bonum.

6. Formalis igitur caussa, qua fit, vt opera nostra, vere dici & esse bona
queant, est ipsa congruentia, id est, perfecta pietas, quam habere debent cum
lege Dei: Ita vt omni ex parte, & quo ad materiam operum, & quo ad modum,
quo fieri debent, sint penitus conformia legi Dei. Sicut enim peccatum, est
cogitatum, vel dictum, vel factum contra legem Dei: sic opus bonum, est
cogitatum, dictum, vel factum cum lege Dei plane consentaneum: Ac sicut in
peccato opus ipsum, locum habet materiae, & subiecti in quo, Ari autem ipsa,
formalis est ratio peccati, sic contingit etiam bonis operibus: Quare
congruentia cum voluntate Dei in lege reuelata, est id, quo opus vere bonum
dici possit. Quia vero cum lege Dei nunquam perfecté congruunt opera
nostra, dum sumus in hac carne, etiamsi Deus illa in nobis praeparet &
operetur, idque vitio carnis nostrae, qua omnia, Dei dona in nos collata
inficiuntur; idcirco tegantur vestianturque perfecta illa congruentia, quam
habuit obedientia Christi, necesse est: ita vt quod in nobis consentaneum non
est cum lege Dei, fiat congruentissimum in Christo, cui insiti sumus: Hoc
vero fit fide, qua iustitiam Christi tanquam nostram apprehendentes, credimus
propter Christum, & nos, & opera nostra Deo esse acceptissima [page 175]
atque gratissima: Ita perfecta tandem forma, qua nostra opera vere fiunt bona,
& Deo grata, est ipsa Christi obedientia, per fidem apprehensa, Quo pertinet
quod Apostolus ait, Roman. 5. non, 61 tnv vtakonv, sed o1d Thi¢ VKOG,
per obedientiam Christi, nos constitutos esse iustos. Per eandem enim
obedientiam fide apprehensam, nostra quoque opera vere fiunt iusta & bona
in conspectu Dei, tecta ipsorum dvopio in Christo. Quo & illud Apostoli
refertur, 1. Corinh. 1. Christus nostra est justitia: & illud ad Philipp. 3. 9. vt
inueniar in illo habens non meam iustitiam, sed iustitiam quae est ex fide lesu
Christi.

Ad has duas theses, quintam & sextam, pertinet caput de operibus quartum:
in quonam sint vere bona, Deoque grata nostra opera, nempe in CHRISTO:
Et sextum caput, quaenam sint bona opera, quae scilicet ex voluntate Dei, &
per ipsius Spiritum in nobis fiunt.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 173



7. Fines bonorum operum praecipui tres sunt: Primus, Gloria Dei, Matth. 5.
Sic luceat lux vestra coram hominibus, vt videant opera vestra bona, &
glorificent, Patrem vestrum, qui in coelis est. Alter, commodum & salus
proximi, Galat. 6. Dum tempus habemus, operemur bonum, id est, simus
benefici erga omnes, maxime autem erga domesticos fidei. nostris enim
beneficiis, bonisque operibus, & exemplo sanctae vitae, promouetur salus
proximi. 1. Corinth. 7. v. 16. ait, Saepe virum infidelem, per vxorem fidelem
seruari, nempe exemplo vitae & pietatis. Tertius, nostram spectat salutem: Is
autem primum, non est, vt per opera iustificemur: sunt enim effecta
iustificationis, non igitur caussae: & fiunt, a iustificatis, non igitur faciunt
iustos. Et Apostolus passim docet, iustificari hominem gratia Dei per fidem,
non autem ex operibus: & semper gratuita est iustificatio, sicut & electio, &
vocatio, non igitur ex operibus esse potest: Proinde finis bonorum operum,
non est vt per illa iustificeris. Neque etiam est, vt per illa tibi vitam aeternam
promerearis: Si enim hoc animo opereris, Primo teipsum fallis, Deinde
grauiter peccas, fallis teipsum: quum fieri nullo modo possit, vt quis suis
operibus vitam aeternam sibi promereatur, quando opera sunt debita, merces
verd illa indebita, nullaque sit inter opera nostra, & vitam aeternam
aequalitas, aut proportio: & Apostolus ait Roman. 6. Gratia Dei vita aeterna:
Et iterum, Non sunt condignae passiones huius vitae ad futuram gloriam, &c.
[Rom. 8.]. Peccas vero grauiter primum, contra praeceptum Christi, qui iubet,
etiamsi faceremus omnia Dei mandata, tamen agnoscamus nos esse Seruos
inutiles, id est, nihil promeruisse, propterea quod fecerimus, quod
debueramus facere [Luc. 17.]: quantd magis hoc sentire debemus, cum non
faciamus quod debemus facere. Deinde peccas in gratiam Dei, illamque
euacuas, irritamque facis, tua de meritis opinione: Roman. 11. Si enim ex
operibus, non igitur ex Gratia. Peccas item in sanguinem & meritaChristi,
quasi is non fuerit sufficiens, ad totam salutem tibi comparandam: Quare
nullo modo finis bonorum operum esse potest aut debet, vt per illa tanquam
per merita vel 1ustificeris, vel vitam aeternam tibi acquiras & promerearis.
Sed finis est, quem Apostolus indicat, vt scilicet in eis ambulantes, tandem
per ea, tanquam per viam legitimam, in aeternae vitae possessionem
perducamur ex misericordia Dei & propter solius Christi meritum. Studio
enim bonorum operum bona retinetur conscientia: bona autem conscientia,
retinetur fides: Fide autem Christus: In Christo vero vita aeterna [1. Tim. 1.]:
ad quam nos Deus gratis elegit, & quam Christus suo sanguine nobis

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 174



comparauit, ac proinde quae nobis debetur ex gratia Dei, & propter merita
solius Iesu Christi: cui gloria, &c.

[page 176]

LOCVS QVINTVS,

EX CAP. 2. AD EPHES.
versu 14. & 15.

De Legis Mosaicae abrogatione.

Legem Dei, per Mosen populo Israéli traditam in monte Sina, per Christum
abrogatam fuisse in monte Sion, extra controuersiam est, apud Christianos:
sed cum tres sint legis illius partes, Moralis, ceremonialis, & iudicialis seu
politica; Totane cum omnibus suis partibus abrogata sit, an partim abrogata,
partim non abrogata, hoc demum vertitur in controuersiam: pro vtraque
sententia subdam testimonia sacrarum literarum, quae in specie pugnare
videntur. Haec igitur esto prima thesis, pro priori sententia.

1. Tota Lex per Mosen tradita, per Christum abrogata esse omnino videtur.
Testimonia. Ierem. 31.v. 31. Totam abrogandam fuisse docet Dominus: Ecce
dies veniunt, dicit lehoua, & feriam cum domo Israél, & cum domo lehuda
foedus nouum: non secundum foedus quod pepigi cum Patribus eorum in die,
qua apprehendi manum eorum, vt educerem eos é terra Aegypti, quia ipsi
irritum fecerunt pactum meum, & ego dominatus sum eis, vel (vt quidam
vertunt) & ego neglexi eos: dicit lehoua. Sed istud est foedus quod feriam
cum domo Israél, post dies ipsos dixit lehoua: Dabo legem meam in medio
eorum, & in corda eorum describam eam: & ero eis in Deum, & ipsi erunt
mihi in populum. Manifestum est, Deum hic loqui de tota lege, cum ait,
Patres ex Aegypto eductos irritum fecisse pactum suum: Primum enim, quid
transgressi sunt Israélitac? annon legem cumprimis moralem, id est,
Decalogum? At inquis (ait) *n*13, pactum seu foedus meum, irritum fecerunt.
Resp. Sed nomine n*12 legem ipsam intelligendam esse constat, quia in
monte Sina non aliter pepigit foedus cum populo, quam per legem: Unde &
tabulae illae, in quibus exarata erat lex Decalogi, tabulae foederis saepe
nominantur in sacris literis. Deinde Apostolus manifestus est interpres Galat.
4. Vbi quod prius nominauerat legem, versu 21. postea vocat foedus, seu
pactionem, seu (vt vulgata habet versio) testamentum, versu 24. (Tertio) ipse

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 175



Iehoua, quod de nouo foedere dixerat, (& feriam pactum nouum,) postea
explicationis gratia, vocauit legem, dicens, (scribam legem meam in cordibus
eorum:) Allusit enim ad legem scriptam in tabulis, quia haec est antithesis,
quam 1bi docet Propheta, inter vetus & nouum foedus, quod illud in tabulis
lapideis scriptum fuerat, hoc autem in tabulis cordis carnalibus scribendum
erat. In tabulis autem lapideis scripta fuit lex, & quidem Decalogus, quae &
lex literae a Paulo appellatur: Sicut contra in cordibus nostris scripta est Lex
Spiritus vitae [Rom. 7.]. Totam igitur legem in monte Sina traditam,
abrogatam fuisse docet Propheta, idque noua lege subintroducta. Quarto,
caussa cur nouum promiserit foedus, idem concludit: quia scilicet (vt ait
Dominus per Prophetam) primum foedus irritum fecerunt: nempe legem:
Idcirco per Jesa. quoque & per alios Prophetas nouam legem promisit,
eamque ex Sion, lesa. 2. Lex egredietur de Zyon, & verbum Domini de
lerusalem: Haec opponitur illi, quae de Sina data est populo.

Si Lex illa prior debuisset semper manere, non fuisset opus nouae legis
promissione: nouae igitur promissio, totius veteris abrogationem praedicebat:
Quare iis omnibus concluditur, nomine n>72 apud Ierem. quod abrogandum
praedixit Dominus, & nouum illi successurum, ipsam legem Mosis totam
intelligendam fuisse.

2. Secundum, Psal. 110. nouus sacerdos, qui & Rex futurus esset, promissus
fuit: is est Christus. Ad Hebr. autem 7. ait Apostolus, trunslato sacerdotio,
necesse est, vt & legis translatio fiat. Vt igitur totum illud Leuiticum
sacerdotium abrogandum erat per nouum, quod futurum erat secundum
ordinem Melchisedech: sic etiam euincitur, totam illam veterem legem, quae
sub illo veteri sacerdotio lata fuit, & viguit, abrogandam fuisse.

3. Tertium, Si etiam nouus rex futurus erat, nempe Christus: noua etiam lege
opus fuit, ne Rex veniret, sine lege: atque hoc confirmant testimonia omnia,
quae apud Prophetas, de nouo regno, nouoque Rege CHRISTO loquuntur.
Moses igitur cum tota sua lege cedere debebat huic Regi, nouaeque eius legi:
sic & Aaron cum suo sacerdotio, huic nouo sacerdoti.

4. Quartum, Habr. 7. de hac abrogatione disserit: Et quidem caussam

abrogationis affert, dicens: Mandatum praecedens abrogatur, propter
imbecillitatem eius & inutilitatem: id est, quia nullam vim habuit sacrificandi

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 176



& 1ustificandi homines, sui cultores: Atqui neque lex Decalogi, hanc habuit
vim: sed ministra potius fuit mortis, irae, peccati: Tota igitur erat lex per
Christum abroganda [Rom. 3.5.7.]. Et cert¢ delege morali inprimis loquebatur
Apostolus in Epistola ad Roman. & ad Galat. in Actis, & vbique, cum
demonstrabat, per legem neminem iustificari posse: quod infirmaretur per
carnem, vt Roman. 8. loquitur Apostolus: sed quod per illam tantim habeatur
cognitio peccati. Si igitur ratio valet ad Hebr. 7. praecedens mandatum
abrogatum esse propter impotentiam ejus, [page 177] euincitur totam legem
abrogatam esse id quod locis aliquot alijs Apostoli planum fieri potest.

5. Roman. 6. ait, peccabimus ergo, quia non sumus sub lege, sed sub gratia?
Absit, &c. de lege autem decalogi, qua prohibentur mala, & peccata, loquitur
Apostolus, cui opponit gratiam, Sicut & Iohan. 1. Lex per Mosendatur, Gratia
& veritas per lesum Christum extitit. Cum igitur dicat, nos non esse sub lege:
Totam abrogandam esse docet.

6. Sed quid clarius loco cap. 7. ad Roman. a simili Viri & mulieris, concludit,
nos quia sumus mortui cum Christo, liberatos esse a lege: a qua leges?
explicat, dicens: Quid ergo dicemus? Lex peccatum est? Imo peccatum non
cognouli, nisi per legem. Concupiscentiam enim nesciebam esse peccatum,
nisi lex diceret, Non concupisces: Vbi autem & hoc praeceptum, nisi in
Decalogo?

7. Clarum testimonium extat 2. Cor. 3. de lege, quam Moses in tabulis
lapideis descriptam a Deo, attulit ad populum, manifestissime loquitur, quam
etiam vocat literam occidentem, & ministerium mortis & condemnationis. De
hac autem sic loquitur, veri 9. Quod si ministerium condemnationis fuit
gloriosum: multo magis ministerium spiritus erit in gloria: & mox, vers. 11.
Quod si quod abolendum erat, fuit gloriosum: multo magis gloriosum id quod
manet, Quid hoc loco clarius, quam de abolitione Decalogi loqui Apostolum?

8. Galat. 3. vers. 19. Ego per legem, legi mortuus sum: mortuum autem te
esse legi, est legem tibi esse abrogatam: teque a lege liberatum; Sic vxor
mortua, liberata est a lege viri, De legeautem tota, etiam decalogi manifeste
loquitur: quia per hanc non posse hominem iustificari, contendit Apostolus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 177



9. Galat. 3. 19. postquam euicit, legem non potuisse facere irritam
promissionem, Abrahae & semini eius, 4.30. annis ante factam, de 1ustitia
scilicet per solam fidem, subdit: Quid igitur Lex? propter transgressionem
addita est, (num vt maneat in perpetuum? non ideo ait) vsque dum veniret
semen illud, cui facta est promissio, &c. Ergo etiam decalogus vsque ad
Christum tantim manere debuit.

10. Item ibidem: vers. 24. de tota lege concludi, idicens: lfaque lex
paedagogus noster fuit in Christum: vt ex fide iustificemur. At postquam venit
fides, iam non sumus amplius sub pedagogo. Quid clarius?

11. Idem plane concludit in cap. 4. Simili infantis, qui sub tutoribus &
curatoribus est, non semper, sed vsque ad praefinitum tempus a patre, tum
enim liberatur a paedagogo, & a curatoribus. Ideo de Christo liberatore
subdit; Christum factum esse obnoxium legi: vt eos, qui sub lege erant,
redimeret: nempe a lege a qua lege? ab illa sub qua illi erant captini: & cui
ipse Christus factus est obnoxius, fuit autem obnoxius toti legi: Idem
confirmat simili duorum filiorum Abrahae, & duarum matrum, vt notum est.

12. Denique 1. Timoth. 1. 9. Lex iusto posita non est, sed iniustis, &c. Ergo
1jsqui iustificati sunt in Christo, per Christum abrogata est lex, quae in tabulis
erat conscripta: & qua prohibentur peccata. Cum hoc dicto congruit illud,
Roman. 8. 2. Lex Spiritus vitae liberauit me a lege peccati & mortis. Et illud
2. Corinth. 3. Vbi Spiritus Domini, ibi libertas. Et illud Galat. 5. 18. Quod si
Spiritu ducimini: non estis sub lege. Ergo omnibus illis, qui Spiritum Christi
habent, & ab eo ducuntur: tota lex, etiam Decalogi abrogata est. Summa hoc
argumento continetur.

[1la Lex abrogata est per Christum, quae litera tantum est vrgens & imperans,
quae quibus imperat, non potest vires praestare ad sui obseruationem, quae
non potest iustificare, quae peccatum magis prouocat & auget, quae est virius
peccati, quae iram operatur, quae occidit, quae homines maledictioni
obnoxios reddit, quae denique pedagogus tantum fuit vsque ad Christum, 1d
est, donec veniret semen: Et quidem illis abrogata est, qui 1ustificati sunt in
Christo, qui Spiritu ducuntur, qui sunt sub gratia. Atqui talis fuit, & est tota
Lex Mosis. Vtraque propositio ex dictis Apostoli colligitur, quae nunc

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 178



attulimus. Ergo tota abrogata est per Christum illis, qui sunt membra Christi
& eius Spiritu ducuntur.

Sed contra etiam non desunt loca, quibus contrarium confirmari videtur. Ergo
thesis altera haec est.

2. Nequaquam tota Lex per Mosen tradita, per Christum abrogata esse
videtur. Matt. 5. Ne cogitetis, quod ego venerim, vt dissoluam legem aut
Prophetas: non veni vt dissoluam, sed vt impleam. Impleuit autem Christus,
Primum explicatione, veram eius intelligentiam praebens: Deinde
perfectissima obedientia, quia totum seruauit, vnde ad lohannem ait: Sic
oportet nos implere omnem iustitiam [Matt. 3.]: Tertio, donando Spiritum suis
Electis, qui eam etiam hic seruent, quanquam imperfecte, perfectissime¢ eam
impleturi in coelo.

Rom. 3. versu vltimo, Legem ergo destruimus, xotapyoUev, inanem
reddimus, abrogamus. per fidem? Absit: imo stabilimus.

Et ratio affertur, quia Lex Dei iusta, sancta, & bona est: ac proinde nil habuit,
propter quod abroganda esse videretur.

3. Caeterum licet haec inter se pugnare videantur, nempe legem abrogatam
esse, & non abrogatam: vtrumque tamen diuersis respectibus, verum est. Hoc,
diligenter expensis tum illis, quibus data, & quibus non data lex per Moosen
fuit, tum caussis abrogationis, tum varijs nominis legis significationibus,
[page 178] tum denique verbis, quibus abrogatio legis in sacris scripturis
significatur: perspicuum cuiuis fieri potest. Ex 1js enim circumstantijs, atque
capitibus, quaestionis huius explicatio pendet.

4. Illud itaque cumprimis constat, legem etiam moralem, quatenus per Mosen
data fuit populo Israélitico, sicut ad Gentes nihil pertinuit, sic neque recte dici
posse, abrogatam esse gentibus. Ratio, neque enim liberantur a lege, nisi qui
sub lege sunt: Galat. 4. 6. vt eos qui sub lege erant, redimeret. Gentes autem
tam sub lege Mosis non fuerunt, quam Romani sub legibus
Lacedaemoniorum vel Atheniensium: quanquam non absimiles multas leges
habuerunt Romani, legibus Lycurgi atque Solonis. quo pertinet quod ait
Apostolus de gentibus, Qui sine lege (Mosis) peccauerunt, sine lege (Mosis)

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 179



peribunt [Rom. 2. 12.]. Neque enim cum peccabant gentes, in legem Mosis
propri¢ peccabant: Sed in legem aliam, Decalogo tamen Mosis non
dissimilem, nempe in legem naturae, omnium animis inscriptam, peccasse
dicuntur, Sicut etiam contra, cum faciebant quae iusta sunt, non legi Mosis,
sed legi naturae obedisse dicendi sunt: qua de re idem Apostolus, ad Roman.
Nam cum gentes, quae legem non habent (Mosis) natura quae legis sunt,
faciunt: 1lli legem non habentes, sibi ipsis sunt Lex [Rom. 2. 14.].

5. Neque vero putandum aut dicendum est, gentes, quae ante conuersionem
sub lege Mosis non fuerunt: post conuersionem fuisse per Christum factas
legi Mosis obnoxias. Cum enim Christus liberarit [udaeos a lege: quomodo
gentes ei subiecisse dici potest? Atque hoc est, quod contendebant Apostoli
Actor. 15. & alibi in Actis, & Paulus vbique, gentibus non esse imponendum
hoc 1ugum, quod neque ipsi, neque Patres ipsorum portare potuerunt. Quare
constat in genere, gentiles sicut nunquam, sic neque nunc legi Mosis esse
subiectos: quanquam neque ab illa liberati fuisse proprie dicendi sunt, cui
nunquam fuerunt subiecti.

6. Cum vero Israélitis propri¢ per Mosendata fuerit lex, ij autem duplicis sint
generis, alij qui ad Christum conuersi sunt, alij qui in sua adhuc infidelitate
persistunt: de prioribus nulla est controuersia, quin liberati sint a lege Mosis
per Christum: De 1js enim est illud Apostoli Galat. 4. vt eos qui sub lege
erant, redimeret: Et vaticinium lerem. 31. Et alia ferme omnia, quae ad
priorem thesin allata sunt testimonia: atque hoc, vt dixi, in genere.

7. De posterioris vero generis Israélitis, sicut vere dici non potest, eos
liberatos esse per Christum a lege, cum nondum sint sub gratia, neque
regantur a Spiritu Dei, Apostolus autem doceat, eos ludacos qui nondum sunt
sub gratia; & qui non ducuntur Spiritu Dei, esse adhuc sub lege, Roman. 6.
14. Et Galat. 5. 18. Sic contra quodam modo dici potest, quemadmodum
exclusi sunt a gratia, sic etiam exclusos esse a lege, vt nec Mosaici sint, nec
Christiani, nec sub gratia, nec sub lege. Lex enim Mosis finem accepit in
Christo, Roman. 10. Finis legis est Christus: Et lex & Prophetae vsque ad
lohannem. In huius rei testimonium, Deus noluit eos amplius habere
sacerdotium, & quae ad illud pertinebant, sacrificia ac ceremonias, vt
ostenderet eos esse a se reiectos: sed neque habent magistratum, eoque nec
politicas illas leges. Translato enim sacerdotio, adde & magistratu, necesse

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 180



est vt & legis translatio fiat. Ita miseri Iudaei & a legibus cultus diuini, & a
legibus politicis reipsa exclusi sunt: vt quod nunc etiam se circumcidant, &
lunaria quadam seruent, & sabbatha, magis peccent in Deum, quam
secundum legem Dei faciant, cum Christum aduenisse, 1js vanissimis
ceremonijs, & contra legem vsurpatis, pertinacissime pernegent. Sed neque
lex Decalogi, quatenus per Mosen fuit lata, ad eos pertinet: quando Moses
cum tota sua lege cessit Christo ipsi vero facti sunt, sicut gentiles, "y R [not
my people], ut Osea 1[:9]. ait Dominus. Neque tamen hinc sequitur, eos cum
admittunt homicidia, adulteria, furta, non peccare: quum in legem naturae,
omnium hominum animis inscriptam, peccent.

8. Omnibus porro tam ex Iudaeis, quam ex gentibus, fidem in Christum
profuentibus, eatenus tota lex Mosaica dicitur vere abrogata esse: quatenus
horum neminem voluit Christus illi legi, sed suae duntaxat esse obnoxium:
quae est lex gratiae, ad dilectionem Dei & proximi, & ad nostri
mortificationem, vitaeque sanctitatem contracta, & cum gratuita peccatorum
remissione coniuncta. Stat enim Pauli sententia de tota lege Mosis, & de lege
Christi, cui illa cedere debuit, in 2. Corinth. 3. Si quod abolendum erat, fuit
gloriosum: multo magis quod manet, gloriosum est. Vna igitur abolenda fuit
omnibus ijs, qui in regno Christi futuri erant: Et altera in sempiternum
firmanda.

9. Nam quod Christus quadam tradidit praecepta, quae etiam ante huius
aduentum, Moses tradiderat, vt quae sunt de dilectione Dei, & proximi, & 1ijs
annexa: non inde tamen sequitur, nos Christianos legi Mosis per Christum
subditos fuisse Talibus enim praeceptis non tenemur tanquam per Mosen
traditis, sed tanquam per Christum in sua Ecclesia institutis, ac confirmatis:
ablata illa Mosis maledictione, Male dictus qui non permanserit in omnibus,
quae scripta sunt in libro hoc. addita verd remissione omnium peccatorum, in
quae, inter obediendum, incurrimus, alioqui va novae nobis, [page 179] si
legi Mosis vel morali, nos subiecisset Christus, prout per Mosen data fuit,
maledictioni quoque illius essemus subiecti. Quae igitur seruare tenemur
praecepta, ea non Mosis, sed Christi mandata sunt: Et ita Christus vocat.
mandata sua: lohan. 14. Mandata mea seruate: Et lohan. 13. 34. Hoc est
praeceptum meum: Et mandatum nouum do vobis, vt diligatis inuicem, &c.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 181



10. Caeterum cum illi, qui fidem Christi in Ecclesia profitentur, dum sint
generum, alij vere 1usti, & qui vere a Spiritu Dei ducuntur, alij non ita: fit
etiam, vt non aequaliter vtrique sub lege esse negentur. Etsi enim vtrisque
abrogata est Lex Mosis, quatenus per Mosen data est: quia tamen iusti, quae
legis sunt, faciunt sponte, & ex animo, hypocrita autem non ita: Idcirco illis
negat Apostolus esse positam legem, istis autem affirmat, 1. Timoth. 1. &
vnos ideo negat esse sub lege, quia Spiritu Dei ducuntur, innuens a contrario,
reliquos adhuc sub lege esse, quia Spiritu Dei non ducuntur Galat. 5.

[ta a variis hominum generibus, quomodo Lex per Moosen tradita, per
Christum tota abrogata sit, & non sit, non obscure intelligi definirique potest.
Non parum etiam lucis, a caussis, propter quas abroganda erat, ad
praecedentis quaestionis explicationem accedit. Repetam praecipuas a sacris
literis: Thesis igitur vndecima haec esto.

11. Septem praecipuae sunt caussae, propter quas, legem per Mosen traditam
abrogari oportuit: Ac proinde ex quibus, quatenus etiam abrogata sit, &
quatenus non sit, intelligi potest.

1. Prima a vocatione gentium, sumitur: nimirum, quia gentilis populus cum
Israelitico in vnum corpus consociandus erat, & in vnum nouum hominem
condendus. Hanc tradit Apostolus ad Ephes. 2. versu 14. & 15. Vt enim
coniungi posset gentilis cum Israelitico, in vhum populum, atque adeo in
vnum corpus: sicut deserenda erant idola, omnesque superstitiosi cultuus
ipsis gentibus: Sic tollendae erant Israélitis tot tantaeque ceremoniae & ritus,
cum in multis rebus politicis, tum maxime in religione, quos ritus, Apostolus
vocat intergerinum parietem, quo a consortio cum Israélitis arcebantur
gentiles, & vicissim a communione cum gentibus cohibebantur Israélite.
Simpliciter ergo propter hanc consociationem sublatae fuerunt per Christum
leges cumprimis de ritibus & ceremoniis: & deinde etiam politicae, quatenus
has liberas esse voluit, vt omnes in vna Republ. sub ijsdem legibus esse ac
viuere possent. Moralis, ad substantiam quod attinet operum, illa lege
mandatorum, consociationem hanc cum Israelitis impedire non poterat:
quoniam gentiles etiam opus legis (vt ait Apostolus) scriptum habebant in
cordibus suis, adde etiam in libris suis. Proinde hac in parte, consociationis
gratia, vt abrogaretur, necesse non habuit: Vnde nec abrogata sunt opera lege
morali comprehensa. At vero vt in voum nouum hominem ambo crearentur

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 182



sub vno capite Christo: moralis quoque tollenda fuit, si non quoad
substantiam rerum mandatarum, saltem quo ad maledictionem: ita vt sicut
non poterat, sui studiosos instificare, sic neque posset credentes in Christum
condemnare: qua de re ad Galat. 3. Redemit nos a maledicto legis, factus pro
nobis maledictio, vel execratio: Et Roman. 8. nihil iam damnationis, &c.

Tollenda quoque fuit lex moralis, quatenus per Mosen tradita fuerat: vt nemo
Mosi, sed omnes vni Christo subijcerentur: quae caussa est, cur Christus
mandata de dilectione, deque bonis moribus, non Mosis, sed sua vocare
solitus sit mandata. Per quem enim redemti & regenerati sumus: huic etiam
obedientiam debemus, non Mosi. Ad summam, concorpores fieri non
poterant in vno Christo illi duo populi, nisi intergerinus iste paries, sicuti
explicauimus, dirueretur, & quod vnionem impediebat, tolleretur.

2. Altera caussa ex Actorum cap. 15. sumitur. Ea est, quia fuit iugum
intolerabile Tudaeis ipsis: non igitur vtile gentibus. V¢ quid tentatis Deum, vt
imponat iugum super ceruices discipulorum, quod neque Patres nostri
(dicebat Petrus) neque nos portare potuimus? De circumcisione immediate
quidem loquebatur: Sed sub hac, tota lex comprehendebatur, sicut Paulus
interpres est ad Galat. 5. versu 3. Testor omni homini, qui circumciditur, quod
debitor est totius legis faciendae. Quam graue rugum fuerit ceremonialis,
simul cum politica, nemini, qui libros Mosis legerit, dubium est: Sed moralis
quoque, si totam simul, vt volebat seruari, & cum maledictionibus in sui
transgressores, accipias, iugum fuit intolerabile: concludens omnia sub
peccato, & sub maledictione. Christus autem venit vt tam graui iugo populum
suum liberet, & iugum leue imponeret, de quo Matth. 11. Tollite iugum meum
super vos. iugum enim meum suaue est, & onus meum leue: Et de eius
mandatis ait loh. Mandata eius grauia non sunt [1. Ioh. 5.]. Abroganda igitur
fuit 1lla innumerabilium mandatorum, tum politicorum, tum ceremonialium
multitudo: Atque a lege etiam morali tollendum fuit, quod eam grauissimam,
intolerabilemque reddebat: hoc verod fuit maledictio, nisi quis legem illam
totam, & semper, & perfectissime cum suis appendicibus, ceremoniali &
politica obseruasset. Fecit autem hoc Christus, dum et innumerabilia
praecepta, ad paucissima contraxit, [page 180] & exactam ac rigidam
obligationem, eoque & maledictionem sustulit: ac spiritum, quo pauca etiam
haec praecepta seruare possimus, communicauit. Caussa haec secunda docet,
quatenus etiam Decalogus sit abrogatus.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 183



3. Hinc fertia sequitur caussa, quae fuit, ne in tantium numerum excrescerent
iniquitates, & peccata: eoque & maledictiones contra nos multiplicarentur.
Vbi enim multa mandata, ibi multae transgressiones, eoque & maledictiones.
Vbi non est Lex, ait Paulus ad Roman, ibi nec transgressio. Inde fiebat vt
innumerabilibus peccatis semper impliciti essent Israelitae, propter
innumerabilia, & ipsis intolerabilia mandata, quae quotidi¢ transgrediebantur;
vt non immerito dixerit Paulus, Legem, peccati ministram fuisse; quamuis per
accidens. Christus autem venit, vt tolleret peccata, non augeret, nec per se,
nec per accidens: & vt faceret sibi populum acceptabilem, sectatorem
bonorum operum. Eatenus ergo abrogauit legem, quatenus illa occasio erat
multarum transgressionum: sublata tanta multitudine mandatorum: donato
autem Spiritu, quo pauca illa, quae nobis reliquit, seruare possimus: addita
verd earum etiam transgressionum, quas ex infirmitate carnis admittimus,
condonatione,

4. Sumitur quarta caussa ex Epistol. ad Hebr. cap. 9. Haec ritus proprie, &
ceremonias. inspicit. Fuerunt ceremoniae illae omnes, vmbrae rerum
futurarum, quas Christus praestiturus erat, & typi ipsius Christi: ac proinde
vsque ad Christum duntaxat permanere debebant: Vnde & Apostolus ibi vers.
10. vsque ad tempus (inquit) correctionis fuerunt imposita. Penitus ergo per
Christum tolli debuerunt, & ita sublata sunt illa omnia. Cum hac quarta
caussa coniungitur & illa, quam idem Apostolus Hebr. 7. affert, nimirum,
quia transferendum erat sacerdotium, necesse fuit, vt etiam legis translatio
fieret: Immo quia illa Respublica erat penitus euertenda, cum aliis de caussis,
tum maxime propter peccatum admissum in Filium Dei, idcirco euersa
Republica, euerti etiam, hoc est, inanes fieri debuerunt leges, quibus illa
politia regebatur, & Iudaei legibus gentium politicis subijci: Id quod factum
esse videmus: vtut mentiantur Tudaei, de nescio quo regno in Babylonia.

5. Quinta caussa abrogatae legis fuit quia inutilis erat: non simpliciter (per
legem enim saltem cognitio peccati) sed ad iustificandos, sanctificandos,
seruandosque homines. Rationem hanc de ceremoniis tradit Apostolus Hebr.
7. versu 18. & 19. mandatum praecedens (inquit) abrogatur, quod nullis
viribus sit praeditum, & inutile: nihil enim sanctificauit Lex. Et repetitur cap.
9. versu 9. Sed de morali quoque idem docet Apostolus Roman. 8. versu 3.
Vbi legi huic attribuit. eandem impotentiam: ac proinde conclusit, quia Lex

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 184



non potuit nos iustificare, ideo Deum. nos iustificasse in Filio suo, &c. Ad
hoc igitur quod attinet, Christus hanc etiam legis partem eatenus abrogauit,
quatenus reipsa declarauit, per eam non posse homines, sed tantum per fidem
in se, iustificari: eque non esse, cur homines, iustificationis caussa, legem
hanc seruent. Ita hoc respectu, nempe vt quis 1ustificetur, nemo legi morali
obstrictus, subditusve est: Immo damnantur, quicunque hoc animo illam
obseruant, quando hac in parte legi ipsi moriendum est, & renuntiandum, vt
Apostolus docet ad Galat. Vbi de se quoque ait, Per legem, legi mortuus sum.
Nam ipsamet lex, vt iustificemur et sanctificemur, a se nos ad Christum
ablegat.

6. Sexta, Immo non solum quia inutilis, verum etiam, quia pernitiosa (non sua
quidem natura, sed vitio carnis nostrae) peccatique ministra, operans iram ac
condemnationem, & litera occidens fuit, sicut Paulus istis Elogiis illam ornat
ad Roman. & ad Corinth. (non tamen quod per se talis fuerit, sed per
accidens) idcirco abroganda fuit, si debuimus viuere, & seruari. Fecit hoc
Christus, dum nos sua morte, a peccato, ab irae Dei, & a maledictione legis
liberatos, suo etiam Spiritu regenuit atque repleuit: quo intus animos nostros
illuminante, & corda nostra ad ea, quae Deo placent, amanda, sponteque &
libenter facienda, suauiter afficiente & impellente, nos non opus habemus
amplius lege externa vel docente, vel praecipiente, vel vrgente: quando
Spiritus sanctus ea omnia in nobis praestat & efficit, quae debuisset lex, sed
non potuit. Rationem hanc tradidit Apostolus 2. Corinth. 3. vbi legem, literam
occidentem vocat: & vbi etiam modum exprimit, quo CHRISTVS ab ea lege
suos liberauit, per Spiritum sanctum viuificantem.

7. Hinc septima caussa colligi potest: ea est, quia decreuerat Pater, per
Christum, nos Spiritu suo regere, et ad voluntatem suam faciendam ducere,
legemque suam in cordibus nostris scribere: Ideo necessario consequebatur,
oportuisse legem in tabulis lapideis scriptam, inanem fieri: et haec est vera
Decalogi abrogatio, facta a Christo, per Spiritum suum: de qua 2 Corinth. 3.
facit et libenti animo, ibi non est opus externo admonitore atque stimulo: et
equus sponte currens, non opus habet calcaribus: et discipulus, qui amore
literarum, vltro studet, non eget pedagogi mandato, neque ferula: Et 6 unogv
aok@V unoevog deitan vopov. Et nauis, quae secundo vento impellitur,
sponteque procedit, [page 181] non eget remis: felicius enim & citius

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 185



prospero vento nauigatur, quam remis: proinde dum est ventus, deponuntur
remi, tanquam inutiles, & otiantur. Vt ergo ventus secundus, liberat nautas
remorum labore, Sic Spiritus Christi agitans corda nostra, liberauit a lege:
Spiritus vinificans, a litera occidente. Rationem hanc abrogatae legis tradidit.
Apostolus 2. Corinth. 3. Item Galat. 5. Si Spiritu ducimini, non estis sub lege:
Et lerem. 31. Scribam legem meam in corda eorum. Ergo hinc maxime
intelligimus, quomodo lex moralis quoque, & non solum ceremonialis, &
iudicialis, abrogata sit illis, qui per Christum redenti, Spiritum Christi habent,
& ab eo ducuntur. Atque huc spectat totus, quem de spiritu & litera scripsit
Augustinus libellum, Tomo 3. Ita ex iis septem praecipuis caussis abrogatae
Legis: quomodo Lex tota abrogata sit, & non abrogata, luculenter apparet, &
perspicu¢ intelligitur. Venio nunc ad varias legis significationes, &
distinctiones: in quibus etiam clarius elucescet huius quaestionis explicatio.
Haec igitur esto thesis.

12. Quemadmodum nomine legis non vna, & eadem res in sacris literis
significatur, sed multae ac diuersae: Sic etiam non simpliciter, quidquid
nomine legis intelligitur, illud abrogatum esse, aut eodem modo abrogatum
esse, dicendum est.

1. Primo, nomine Legis seu 171n, tota sacra scriptura veteris Testamenti
intelligitur: vt Psalm. 1. Johan. 12. Nos audiuimus ex lege (id est, ex sacris
literis) quod Christus maneat in aeternum. Ita certum est non abrogatam esse
legem.

2. Secundo, Lex pro omnibus libris Mosis intelligi solet: Luc. 24. vers. 44.
Oportuit impleri omnia, quae scripta sunt in Lege, & Prophetis, & Psalmis de
me. in lege, id est, in sacris libris Mosis. Est etiam extra controuersiam, non
totam hanc doctrinam, & legem abrogatam esse.

3. Tertio, Lex pro pedagogia illa tota, & doctrina accipitur, qua suum
populum Moses rexit, & quae quatuor postremis libris continetur. Tuxta hanc
significationem accipitur lohan. 5. Si crederetis Mosi, crederetis & mihi: ille
enim de me scripsit. Et Matth. 22. In ijs duobus mandatis pendet Lex, &
Prophetae. Ita nemo etiam dicit legem hanc totam & pedagogiam, simpliciter
abrogatam esse. dico totam & simpliciter: quia quod ex parte, & secundum
quid, non inficiamur. Quae enim de Christo praedicta fuerunt, cum iam

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 186



impleta sint, cessasse & abrogata esse, extra controuersiam est: Quae vero de
dilectione Dei & proximi, manere adhuc, omnes fatentur. Ita distinguenda
nobis est adhuc pedagogia illa Mosis.

4. Quarto igitur loco distinguitur tota illa Mosis pedagogia, in promissiones
de Christo, deque iis quae facturus erat pro redentione & salute nostra: in
typos atque figuras, quibus quae verbis promittebantur, Symbolis etiam
repraesentabantur, & sub oculos proponebantur: denique in mandata, quibus
quid faciendum esset, tum in religione, tum in politia, tum in oeconomia, &
cuique priuatim significabatur, & praecipiebatur: Promissiones ac Christo, &
typi siue vmbrae, ac figura eius, ita abolitae sunt, vt eas non possimus in
vsum reuocare, quin Christum aduenisse, & quae de ipso erant, perfecisse
negemus: qualia fuerunt animalium sacrificia, & alia id genus accepta enim
re promissa, promissionis obligatio cessat, & domio extructa, typus &
exemplar illius domus, nullum amplius habet vsum: Sicut aedificato templo
per Salomonem, tabernaculum fuisset superua caneum, a Mose fabricatum.

5. Quinto, pro mandatis accipitur, quaecunque illa sint, per Moosen traditis
nomine Dei: quo sensu frequens est nomen legis, in veteri Testamento: & in
Actis cap. 7. Stephanus ait, Accepistis legem per dispositionem Angelorum, &
non seruastis eam. Neque hoc sensu, simpliciter dici potest, totam legem
abrogatam esse: cum quadam sint mandata aeterna, nunquam, ac ne in coelo
quidem ex cordibus Electorum abolenda: vti est mandatum de diligendo Deo
ex toto corde, & de dilectione proximi nostri. Dico autem simpliciter non esse
abolita, quoniam quadam etiam mandata dicuntur abrogata, partim quatenus
non haec seruare tenemur, vt a Mose tradita, sed vt etiam ante Mosen a Deo
in mentibus omnium hominum inscripta, & postmodum a Christo confirmata,
partim quatenus ¢ tabulis lapideis translata sunt per Spiritum sanctum, ad
tabulas cordis carnales, ibique inscripta sunt: non solum vicognoscamus, sicut
etiam reliquae gentes, quial faciendum sit, sed etiam vt ea faciamus:
acproinde quatenus ¢ litera, facta sunt Spiritus: vt post etiam dicemus: quo
sensu locutus est Apostolus de hac abrogatione in 2. Corinth, 3.

6. Sexto, Lex illa tota Mosis, secatur in mandata principalia, ac quae sunt ceu
fundamenta aliorum omnium, & inaccessoria: & omnia Legis nomine
significantur. Principalia, sunt: decem verba (vt loquitur etiam scriptura)
tabulis duabus comprehensa, quae propterea Decalogus appellantur: Hoc

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 187



enim continentur summatim omnia, quae ad veram pietatem pertinent, hoc
est, ad cultum Dei, & ad dilectionem proximi. Accessoria, sunt mandata, de
ceremonijs, addita primae tabulae: & mandata politica, addita secundae
tabulae: Ceremoniae enim ad cultum Dei cumprimis pertinent: politica, ad
vitam honestam & pacificam cum proximo transigendam. Dicam primo de
accessoriis, [page 182] quatenus sint abolita, & quatenus non: Postea
resumam decalogum.

7. Septimo, Lex ceremonialis, & iudicialis seu politica, in duas quaeque
diuiditur partes, in internam, & in externam, sicut homo in animam & corpus
habebant enim suam quaeque substantiam, & sua accidentia: suum succum &
nucleum, & suum corticem: suum externum corpus, & suam internam
animam: & internum quidem Deus volebat per se, externum vero ita volebat
propter internum, vt si hoc deesset, externum illud opus nil moraretur: vt
liquet apud Mosen, maxime vero apud Prophetas: quando externa sine
internis, ipsis etiam impiis communia sunt: Deus autem impios, & omnia
illorum opera execratur, quia quod non est ex fide, peccatum est. Quodnam
vero erat internum illarum legum?

Externarum ceremoniarum, puta sacrificiorum, & sacramentorum, internus
spiritus, nucleus, succus, erat fides & pietas in Deum: ad hanc enim
significandam, testificandam & exercendam, illa ceremonialia fuerunt
instituta a Deo per Mosen, & ordinata: vt ad circumcisionem cordis,
carnaliumque affectuum, circumcisio in carne: & internus nucleus legum
politicarum, seu totius illius formae iuris, erat charitas, publica honestas, pax,
concordia ciuium, mutuus amor: sicut Apostolus 1 Timoth. 2. docet, cum ait,
Orandum pro magistratibus, vt quietam & tranquillam vitam agamus, in
omni honestate & pietate. Externa, erant ipsa externa legum opera cum suis
circumstantiis, loco, tempore, personis, &c. Ad externum igitur quod attinet,
vtraque lex per Christum abolita est, quanquam non aequaliter: ceremoniae
enim quadam ita fuerunt abolitae, vt reuocari non possint, quin fides in
Christum negetur: vt immolatio est animalium, quibus sacrificium & mors
Christi significabatur, & similia: quaedam ita, vt liberae maneant, & eis vti
possimus, vel non vti, prout Ecclesia tudicauerit eas facere ad aedificationem,
vel non facere: modo id fiat sine obligatione conscientiae: id quod etiam de
politicis intelligendum est.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 188



Ad interna vero quod attinet, neutra abrogata est: cum neque pietas in Deum,
poenitentia ac fides, nucleus ceremoniarum, neque mutua charitas, pax,
concordia, iustitia, spiritus politicarum, sublatae sint. Ratio: quod enim
aeternum est, & aeternum esse vult Deus: illud aboleri non potuit, nec potest:
sed tantum quod temporale. Atqui pietas in Deum, & charitas erga proximum,
quae vt dictum est, anima sunt illarum legum, aeternae sunt, & eas aeternas
esse vult Deus. nam vt ab initio mundi fuerunt institutae, immo in cordibus
primorum hominum inscriptae, & in coelo non cessabunt, vnde Apostolus,
Charitas nunquam excidet [1 Cor. 13.]: Quae igitur sunt ipsa pietas, aut ad
eam per se pertinent: ea abrogata esse simpliciter dici non possunt.

8. Octauo, Caeterum haec etiam, quae ad pietatem, per se pertinent,
considerari possunt bifariam: nempe, aut quatenus scripta sunt in lioris, aut
quatenus transcripta sunt in cordibus. Priori modo littera sunt occidens:
Posteriori modo, spiritus vinificans appellantur, quia per Spiritum sanctum in
cordibus inscripta sunt: quo sensu locutus est Dominus per leremiam 31. Se
aliud foedus initurum cum populo: non aliud quo ad substantiam, sed aliud,
quia alio modo, quam prius, cum legem dedit in tabulis lapideis: eoque
nouum foedus, quia nouo modo: & aeternum, quia nunquam ¢ cordibus
electorum delendum erat, vel est. Vnde & Christus huius Testamenti noui, &
aeterni mediator ost. Ergo cum ¢ libris, in cordibus nostris inscribitur
substantia & amor legis, tum dicitur littera occidens abrogari, accedente
spiritu viuificante: Nos vero vera libertate donamur, iuxta illud, Vbi Spiritus
Domini, ibi libertas. atque haec de vtraque lege ceremoniali & 1udiciali:
quatenus abrogatae, & quatenus non abrogatae dici possint. quae recte
intellecta, quomodo etiam decalogus abrogatus sit, & non sit, non obscure
docent.

9. Nono, Legis igitur nomine, quam saepissime decalogus, seu lex moralis, vt
vocant, intelligitur: vti omnibus notum est. Haec lex, sicut & aliae, suam
habet substantiam, & sua accidentia. Substantia, est ipsa legis summa,
veraque pietatis doctrina: quam Christus ad duo praecepta, de dilectione
scilicet Dei, & de dilectione proximi restrinxit [Matt. 22.]: Apostolus maioris
explicationis caussa, tribus eam partibus complexus est, pietate in Deum,
lustitia erga proximum, & sobrietate vitae nostrae, ad Titum dicens: //luxit
enim gratia illa Dei salutifera omnibus hominibus. erudiens nos, vt abnegatis
impietatibus, sobrie, iuste & pie viuamus in hoc seculo [Tit. 2.]. Haec enim

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 189



tria sola, per se Deus semper, & ante Mosen a conditoorbe, & per Mosen in
lege, & post Mosen per Prophetas, & nunc tandem in finem vsque mundi per
Christum, perque eius Apostolos, requisiuit, & requirit a nobis: Primum, vt
vera ac viua in eum fide credamus, huiusceque fidei confessionem &
testimonia, suo tempore edamus, ad ipsius gloriam, & aliorum
aedificationem: Cuius rei caussa, duo ad extremum instituit Sacramenta,
Baptismum & coenam, quibus fidem nostram, & profiteamur, &
promoueamus: Deinde requirit, vt proximum ex animo diligamus, eiusque
incommodis inseruiamus: Cuius rei caussa vult aliquem esse magistratum in
sua Ecclesia, qui nocentes coerceat, & innocentes defendat: [page 183]
Tertio, flagitat & vult, vt vitam nostram purissime, honestissime, &
decentissime transicamus, quibuscunque id rationibus fieri potest. Reliquit
enim & hoc nobis liberum, vt pro sua quisque conditione, honestati &
sanctitati vitae studeat. Haec est summa & substantia totius legis, non solum
moralis, sed etiam ceremonialis & 1udicialis, item Prophetarum omnium:
deque hac re locutus est Christus, cum dixit, Non veni vt soluam legem ac
Prophetas, sed vt impleam. Item constat, hoc sensu, legem nequaquam
simpliciter esse abrogatam: id est, Christum nos non liberasse hoc debito
officio, quo iuxta aeternam Dei voluntatem tenemur, Deum colere, proximum
amare, nos honest¢ & modeste gerere, ac viuere.

Accidentia voco, illam externam decem mandatorum formam, cum suis
circumstantiis, personarum, vt quod per Moosen data sit, & quod non
gentibus, sed solis Israelitis: Locorum, vt quod in monte Sina: Temporum, vt
quod 50. diebus post exitum ¢ seruitute Aegypti: Modorum quibus data est, vt
quod in tabulis lapideis scripta, & per dispositionem Angelorum: maxime
vero, quod data sit, vt qui fecerit haec mandata, viuat in eis: & contra,
maledictus sit, qui non permanserit in omnibus, quae scripta sunt in libro hoc.
Ad haec accidentia quod attinet, abrogatam esse per Christum dicimus eo
modo, qui ant¢ explicatus a nobis non semel fuit. Primum enim multa
praecepta ad dilectionem Dei & proximi contraxit; Secundo, non vult nobis
negotium esse cum Mose, sed secum, id est, cum filio Dei, qui nos vere
redemit de Aegyptiaca seruitute: Tertio, non vult vt hanc legem accipiamus
tanquam ¢ monte Sina, ad solos Tudaeos promulgatam, sed tanquam ex Sion
ad omnes gentes propagatam: Quarto, neque etiam vult, vt eam amplectamur,
tanquam tunc primum, cum essent Israélitac ad montem Sina, datam, sed
tanquam aeternam Dei Patris voluntatem a condito orbe patefactam: Quinto,

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 190



neque tanquam per Angelos administratam, & in tabulis lapideis scriptam,
sed tanquam per Filium Dei, in carne manifestatum, explicatam, ac
confirmatam: per Spiritum vero ipsius in omnium Electorum cordibus, qui
vnquam futuri sunt inscribendam: Sexto, neque vult, vt ex huius legis
obseruatione vitam quaeramus, aut expectemus, sed tantum ex fide in ipsum
Christum, 1uxta illud, Tustus ex fide, (non ex lege) viuet. Septimo, nec igitur,
vt si non exacté omnes, & semper seruauerimus, metuamus aeternam
maledictionem (hanc enim sustulit, Rom. 8.) sed sciamus inchoatam etiam
obedientiam nostram Deo placere, & suam habituram benedictionem: quia
sola in Christum fide per charitatem efficaci, sicut homo iustificatur, sic etiam
lex Dei seruatur. Ergo si substantiam legis huius, id est, summam doctrinae
de pietate, spectemus, legem simpliciter abrogatam esse cum Christo
negamus, qui dixit, Non veni vt soluam legem, aut Prophetas: Hoc enim
nomine, summam illam, quam explicuimus, intellexit, quia neque Moses,
neque Prophetae, aliud in summa docuerunt. Si vero accidentia, quae
declarauimus: abrogatam esse constat.

10. Decimo, Caeterum legis nomen, quatenus pro summa doctrinae de pietate
accipitur, bifariam etiam adhuc considerari potest, sicut supra quoque de
substantia legis ceremonialis & 1udicialis dictum est: nempe, aut quatenus in
externis tantum chartis, aut quatenus in intimo cordium nostrorum inscripta
est, & quotidie inscribitur. Si primo tantum modo, littera adhuc occidens est:
Si secundo modo, Spiritus viuificans, & lex spiritus vitae appellatur. Ac
primo quidem modo, odium legis occupat corda nostra, & si quid illius
facimus, inuiti facimus, eoque peccamus, & iram Dei prouocamus. quid ita?
quia non ex fide, puroque corde. Hac ergo lege liberat nos Christus, cim
donatos suo spiritu, afficit amore legis, voluntatisque diuinae faciendae
desiderio, pulso illius odio, quod antea occupabat corda nostra. Aboleri enim
lex dicitur per metonymiam, cum illius odium € cordibus nostris aboletur: &
inscriptam in nobis amamus, quam extra nos positam auersabamur: iuxta
illud Apostoli, Vb1 Spiritus Domini, ibi libertas: &, si Spiritu ducimini, non
estis sub lege: Et, Nihil damnationis est iis, qui non secundum carnem, sed
secundum spiritum ambulant [Rom. 8.].

Credo ex iis, quae diximus primum de generibus hominum, quibus data, &

non data fuit lex, & quibus abrogata, & quibus non abrogata dici potest:
Deinde ex iis quae diximus de caussis, propter quas abroganda fuit, & iam

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 191



abrogata est lex: Et postremo ex iis quae dicta fuerunt, de variis legis
significationibus, & distinctionibus: Credo inquam ex i1is omnibus abundé
liquere, propositae quaestionis solutionem: quomodo scilicet lex abrogata sit,
& non abrogata: in cuius quaestionis explicatione, non minima pars
theologiae consistit. neque enim probe intelligi posse scripturas sentio,
articulum item de iustificatione, & de bonis operibus: nisi articulus iste de
legis abrogatione, aut necessitate intelligatur. Summa haec est (vt multa in
pauca contraham) septem propositionibus comprehensa.

1. Lex Mosis non potest, propri¢ loquendo, dici abrogata [page 184] esse
gentibus, quibus nunquam fuitea data: Sed eatenus tantum, quatenus Christus
noluit quempiam ad se conuersum, legi illi esse obnoxium.

2. Catenus abrogata fuit lex, quatenus gentium & Iudaeorum incorporationem
impediebat: Lex autem naturae per se considerata, quae gentium quoque erat
lex, non impediebat.

3. Lex in sua propria significatione accepta, tres habet partes: Mandata, cum
summa exactione perfectissimae obedientiae, coniuncta: Promissiones multas
tum bonorum temporalium, tum vitae aeternae, sed cum conditione
perfectissimae obedientiae, & obseruationis mandatorum: Denique contra,
maledictiones, si quis vlla in parte peccasset, & legis mandatum aliquod
transgressus fuisset. Ac fundamentum omnium mandatorum, fuit Decalogus:
Cuius primae tabulae addita fuit lex de ceremonijs, secundae autem lex
politica. Omnes verod hae legis partes habuerunt suum internum, & suum
externum: Externum, ceu corpus visibile & mortale, internum, ceu animam
immortalem & aeternam. Erat autem hoc internum nil aliud, quam vera
pietas, constans fide viua & efficaci in Deum, vera charitate in proximum, &
propria cuiusque mortificatione & viuificatione, seu vitae sanctitate.

4. Externum igitur & accessorium totius legis, abrogatum fuit per Christum:
quanquam non pari prorsus ratione (vt supra explicatum est) singulae legis
partes. Sicut enim non fuit illud externum semper & ab initio, sed a Mose
nitium accepit: sic neque in sempiternum manere debuit: sed per illum tolli,
per quem omnia erant ad sua prima principia, sicut fuerant ab initio mundi,
renouanda ac recolligenda.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 192



5. Internum autem, quia aeternum fuit, & aeternum esse illud vult Deus: Sic
etiam abrogatum non fuit, nec abrogari debuit, de quo Christus Matth. 5. Non
veni vt soluam legem, aut Prophetas: Sic vera circumcisio cordis, vera
sacrificia, verae ablutiones manent.

6. Dici tamen & hoc internum potest quodam modo cuique pio abrogari:
quatenus cum scribitur in cordibus per Spiritum sanctum, partim ipse pius
liberatur tum odio legis, quo ante tenebatur, tum legis maledictione, cui
obnoxius est, quisquis non habet Spiritum Christi: partim quatenus, quod in
tabulis externis erat, fit nobis cen otiosum atque inutile: Sicut remi nautis,
cum nauis data vento per se sponte procedit.

7. Simpliciter vero abrogata est omnibus in Christum credentibus, dura illa
perfectissima obedientiae, sine qua nemo posset iustificari & seruari, exactio:
abrogata (inquam) doctrina de fide, per quam solam gratis justificemur,
imputata nobis perfecta Christi obedientia: Deoque incoatam,
imperfectamque nostram obedientiam, pro perfecta acceptante
gratissimamque habente, propter fidem in Christum.

Copyright 2025 David A. Attebury - Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici 193



