
Transcription Notes and Acknowledgments: 
 

Ephesians Chapter 2: 
Explicatio & Loci Theologici 

 
Jerome Zanchi’s Commentary on Ephesians (1594) 

 
Published November, 2024 

by David Attebury 
 
 
The following is a transcription of the Explicatio and Loci Theologici of Ephesians 
chapter 2 from Jerome Zanchi’s 1594 Commentary on Ephesians [pages 102-184 of the 
PDF].  
 
Special thanks to the Post-Reformation Digital Library and the Junius Institute for 
hosting the works of Zanchi as well as to the NOSCEMUS project for the use of 
Noscemus GM 6. 
 
 
Link to the PDF scan of the 1594 edition of Zanchi’s Commentary on Ephesians: 
https://davidattebury.com/wp-content/uploads/2024/09/zanch-eph-1594.pdf 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
David Attebury is an Associate Pastor at First Baptist Church Lindale, Texas, and a ThM 
student at the Puritan Reformed Theological Seminary. (MDiv. Southern Seminary, 
2015). 
 
For corrections or contact: 
 
davidattebury@gmail.com 
 
davidattebury.com  

https://davidattebury.com/wp-content/uploads/2024/09/zanch-eph-1594.pdf
mailto:davidattebury@gmail.com
http://davidattebury.com/


Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  2 
 

[page 102]  
CAPVT II.  
 
Scopus Apostoli in hoc altero capite est, eandem, quam & in priori tradidit, 
doctrinam de gratia Dei in solo Christo: deque gratuita salute per solum 
Christum, confirmare & illustrare: & ea re Ephesios nosque omnes ad 
perseuerandum in fide Christi, & ad incrementum in ea faciendum 
extimulare. Hic est scopus.  
 
Summa porrò totius capitis, haec est. Nos omnes, quotquot electi fueramus in 
Christo ante mundi constitutionem, postmodum creatos peccasse, nempe 
originali primùm, deinde actualibus etiam multis peccatis atque sceleribus, & 
ita mortem damnationemque aeternam, mancipia Diaboli factos, incurrisse: 
verùm propter summam dilectionem, qua Deus dilexit nos in Christo, ex mera 
ipsius misericordia & gratia, liberatos nos à peccato, & tùm in Christo capite, 
tùm reipsa per communicatum nobis Spiritum Christi, perque donatam in 
eum fidem viuificatos fuisse: ita vt, cùm antea essemus sine Christo, 
abalienati à Republica Israëlis (id est, extra Ecclesiam Dei) & extranei à 
pactis promissionis, spem non habentes, Deoque carentes in Mundo: nunc per 
sanguinem Christi reconciliati simus Deo, & reipsa cum capite Christo, 
cumque vera eius Ecclesia, tam coelesti, quàm terrena, coniuncti, effecti iam 
ciues Sanctorum ac domestici Dei, superstructique super fundamentum 
Apostolorum & Prophetarum, quod est Christus, Electos omnes in vnum 
secum coniungens, vimque nobis perpetuam prębens, qua cum ipso semper 
omnes in vnum nouum hominem, & in vnum templum sanctum Domino 
coalescamus: Totumque hoc gratis, non ex operibus, ne quis glorietur: sed vt 
solus Deus glorificetur, & benedicatur à nobis. Haec est summa capitis.  
 
3. Duo itaque praecipua Theologiae capita hîc ab Apostolo abundè tractantur, 
multisque ex professo inculcantur: nimirum de peccato hominis, & gratia Dei 
in solo Christo, quòd per hunc solum fide apprehensum iustificemur. Interim 
quidam etiam alij loci obiter attinguntur: vt locus de abrogatione legis, & 
locus de vocatione Gentium, deque vnione duorum populorum in vnum 
corpus sub vno capite Christo. [page 103] Sed in illis duobus prioribus locis 
de peccato, & de gratia, totum ferè caput versatur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  3 
 

Amplificatur autem peccatum humani generis, vt inde gratia Dei in Christo 
clarius illustretur: qua iustificati, & ex illo priori miserrimo statu, in alterum 
longè felicissimum translati & asserti sumus per Christum.  
 
[Finis.] Huius autem gratiae Dei, & beneficij Christi illustratio eò tota 
spectat, vt nos perspectatanta bonitate Dei in Christo erga nos, tùm ad Deum 
glorificandum, tùm ad perseuerandum in fide Christi, progressumque in ea 
faciendum, tùm denique ad totius Christianae pietatis studium promouendum, 
magis ac magis accendamur.  
 
Hic est finis amplificationis peccati nostri, & gratiae Dei in Christo.  
 
[Partitio] 4. Caeterùm licet duo haec praecipua capita de peccato, & de gratia, 
in toto (vt antè diximus) capite variè tractentur, ita vt eadem summa doctrinae 
& initio capitis proponatur, & ad finem vsque explicetur: Docendi tamen 
caussa, duas in partes totum secamus caput: quarum prima continetur decem 
prioribus versibus: altera reliquis ad finem vsque capitis: Quae verò sit prioris 
partis summa, & quid singulis contineatur versibus, postquam percurrero 
contextum, explicabo. Nunc itaque Paulum audiamus.  
 
1. Et vos cùm essetis mortui, τοῖς παραπτώμασινκαὶ ταῖς ἁμαρτίαις.  
 
Hoc alterum membrum bifariam exponitur: 1. Primum, vt Datiuus Graecus 
accipiatur pro Ablatiuo, quasi dicat, delictis & peccatis, id est, per delicta & 
peccata mortui eratis: quo sensu dicitur etiam aliquis mortuus veneno, vel 
gladio, id est, per venenum, aut gladium. 2. Deinde, & 
praepositio ἐν subintelligatur, hoc modo, cùm mortui essetis in delictis & 
peccatis. Sic enim legit Syriacus: Et sic etiam Coloss. 2. 13. idem habetur, 
cum praepositione ἐν τοῖς παραπτώμασι.  
 
2. In quibus aliquando (vel olim) ambulastis, iuxta seculum mundi huius, 
iuxta Principem potestatis aëris & Spiritus nunc agentis in filijs (ἀπειθείας) 
contumaciae: pro contumacibus.  
 
Variè exponitur & vertitur hic versus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  4 
 

Illud in quibus περιεπατήσατε, vertunt, versati estis: sed verbum ambulandi 
placet. Sensus enim est, Gentes ante conuersionem ad Christum, placidè, & 
securè sineque vllo metu Dei, more eorum qui securi deambulant, totam 
vitam suam in peccatis traduxisse: Haec est vis verbi, ambulare in peccatis: id 
est, in peccatis securè viuere. Illud, iuxta seculum, κατὰ τὸν αἰῶνα huius 
Mundi, Syriacus legit (interprete Immanuele Tremellio) secundum 
Mundanitatem, id est, vanitatem huius mundi: nisi malis dicere, secularitatem 
huius seculi, Est enim dictio Syriaci à םליע  Hebraico: quod seculum nobis est, 
& Graecis αἰών, quasi dicat, secundum profanam & vanam mundi, id est, 
hominum huius mundi, vitam.  
 
Alij, vt est vita huius mundi: hoc est, secundum quod solet viuere mundus, 
tam in religione, quàm in moribus. Nam ἀιὼν vitam etiam, seu tempus vitae 
hominis significat, vt notum est: vnde Hesiodus: γλυκερύς αιῶνος ἀμέρσαι: 
dulci vita priuare. Ita idem sensus fuerit vtriusque versionis: Ephesios ante 
conuersionem, vitam totam securè traduxisse in delictis & peccatis, prout 
etiam reliqui homines huius mundi viuere solent: tùm in religione, colendo 
idola, tùm in reliqua vita, sequendo carnis voluptates.  
 
Sic etiam Scholia interpretantur: αἰῶνα του κόσμου τούτου, τὸν 
διεστραμμένον λέγει βίον: distortam scilicet à lege Dei, & peruersam vitam.  
 
Ab hac interpretatione non recedo, sed tantum addo, hac voce αἰῶνος, Mundi 
significari non simpliciter vitam & mores hominum huius mundi, sed mores 
& consuetudinem iam olim receptam, & pertinaciter in omni seculo apud 
omnes retentam: vt sit sensus, vos ambulastis securi in delictis & peccatis, 
imitati hac in parte veterem & communem reliquorum hominum huius mundi 
consuetudinem: colentes scilicet idola, & vestras sequentes voluptates, sicut 
& reliqui.  
 
Illud quod sequitur,  
 
Et iuxta principem potestatis aëris (sic enim habet ad verbum) & Spiritus 
operantis, &c. variè etiam vertitur, & exponitur: Syriacus habet.  
 
Et iuxta voluntatem praecipuae potestatis aerei Spiritus: qui efficacem se 
praebet.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  5 
 

 
Omnes Diabolos vult appellari potestates, sicut est etiam infra cap. 6. 12. Sed 
vnum praecipuum esse omnium harum potestatum Principem & Ducem 
Satanam, quem vocat praecipuam potestatem.  
 
Illud τοῦ πνεύματος, vult esse explicatiuam particulam, quid sit ista praecipua 
potestas, Spiritus est (inquit) aëreus: hoc est, non ex substantia quidem aërea, 
sed habitans & dominans in aëre: id est, mundo: sicut & Christus vocat 
Principem huius mundi.  
 
Scholia eodem ferè modo interpretantur. Ideo rationem afferens Scholiastes, 
cur Satanas vocetur ἄρχων τῆς ἐξουσίας τοῦ ἀέρος τοῦ πνεύματος, ait, ἄρχει 
γὰρ καὶ ἐξουσίαστει, ὁ Σωτανὰς τῶν. ἐναερίων καὶ πονηρῶν πνευμάτων.  
 
Discrimen hoc tantùm est inter Syriacum & Scholiasten: quòd ille vocem τοῦ 
πνεύματος, ad solum Satanam immediatè refert, nempequòd sit Spiritus 
potentissimus quidem, sed tamen efficax tantùm in filijs contumacibus: 
Scholiastes [page 104] autem refert ad omnes potestates seu Diabolos, quòd 
omnes sint Spiritus aërei, efficaces in filijs contumacibus.  
 
Alij legunt secundum principem, cui potestas est aëris: (quasi dicat, qui 
princeps est huius mundi:) quod sequitur τοῦ πνευματος, non intelligunt per 
appositionem, sed subintelligunt καί: Et nomine Spritus, intelligunt afflatum 
Diabolicum, quo mundus impellitur vt resistat Euangelio, & ambulet in 
peccatis: vt sit sensus, Satanam, principem quoque esse & primarium autorem 
huius afflatus, quo homines mundi, ad ambulandum in delictis, & ad 
resistendum Euangelio impelluntur. Ex huius autem principis arbitrio, 
Ephesios olim vixisse.  
 
Sententia haec, quae ita distinguit & interpretatur τὸ πνεῦμα, mihi magis 
placet: sed rursus magis etiam probatur sententia Syriaci, & Graecorum, vt 
nomen ἐξουσίας in singulari, pro plurali accipiatur, propter locum Apostoli 
adductum ex cap. 6. huius Epistolae. Neque inusitatum est Spiritui sancto in 
sacris literis, vno in singulari numero nomine, multos & omnes eiusdem 
nominis significare: vt nomine peccati, omnia peccata, quum ait Ioannes de 
Christo, Ecce agnus Dei, qui tollit peccatum mundi: omnia complectens 
peccata. Ita hic, Satan princeps τῆς ἐξουσίας, pro τῶν ἐξουσιῶν appellatur. 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  6 
 

Ratio autem cur Apostolus Diabolos modò in plurali nominet potestates, vt 
Ephes. 6. modò in singulari potestatem, vt hic, haec mihi esse videtur. 
Singulari numero vtitur, vt significet omnes tanquam exercitum vnum, 
communi animo, in vnum aduersus nos coniurasse, & ad vnum atque eundem 
finem, omnium istorum astutias & arma spectare: plurali verò numero eos 
nominat, vt ostendat eos nobis esse reformidandos, non solùm propter 
commune odium omnium contra nos, sed etiam propter potentiam, quòd sint 
multi, & vbique praestò ad nos perdendos.  
 
Itaque haec videtur esse Apostolica Satanae descriptio, quòd sit princeps 
omnium potestatum id est, Diabolorum, qui in hoc aëre & mundo 
dominantur, & simul etiam princeps, primusque autor huius spiritus, id est, 
adflatus mali, quo mundus, id est, homines mundi, excitantur, vt resistant 
Euangelio, ambulentque in peccatis.  
 
Quod verò addit, spiritum hunc efficacem esse in filijs contumacibus: de eo 
nulla est diuersa lectio, aut sensus. Differentiae autem caussa, hoc adiecit 
Apostolus, vt doceret, licet Daemones, vtpote potestates huius aëris, potentes 
sint suo isto spiritu & afflatu: potentiam tamen hanc suam non posse exerere 
in omnibus, vt in pijs hominibus, sed tantùm in impijs ac contumacibus, qui 
non sinunt sibi persuaderi à Spiritu sancto, quae tradita sunt in sacris literis. Ij 
enim significantur nomine filiorum τῆς ἀπειθείας. Haec de versione & sensu, 
secundi versus.  
 
3. Inter quos (filios ἀπειθείας) & nos omnes conuersabamur olim in 
concupiscentijs voluntatis carnis & cogitationum (ad verbum: id est, quae 
carni & cogitationibus placebant) eramusque filij irae, sicut & reliqui.  
 
Hîc inter interpretes nihil video discriminis: nisi quòd Syriacus principium 
versus, ἐν οἷς, in quibus versabamur & nos: non ad filios τῆς ἀπειθείας, 
ambulantes in peccatis, refert: sed ad opera mala ac peccata, ad quae facienda 
Satan efficax est in filijs contumacibus. Construit enim cum praecedenti 
versu hoc modo: dixerat, Qui (Spiritus) sese praebet efficacem in filijs 
contumaciae: Nunc subdit quibus nam in rebus sese praebeat efficacem, In 
illis (inquit) operibus, in quibus etiam nos versabamur. Sed retineo receptam 
sententiam: ἐν οἷς, inter quos filios ἀπειθείας. Quòd ad finem addit plenè, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  7 
 

Eramus plenè natura filij irae: illud tanquam explicationem amplector, quasi 
dicat, non vna parte naturae, sed tota planè nostra natura eramus filij irae.  
 
4. Sed Deus, qui diues est in misericordia, vel (vt Graecè legitur) diues 
existens, seu diues cùm esset in misericordia: propter multam charitatem 
suam, qua dilexit nos.  
 
5. Etiam cùm essemus mortui delictis (seu per delicta) conuiuificauit nos 
Christo: (vel viuificauit nos vnà cum Christo) (gratia (idest, per gratiam) estis 
seruati.)  
 
Syrus, Quòd hîc per parenthesim legimus (gratia estis seruati) ille sine 
parenthesi, sic cum praecedenti beneficio coniungit, dicendo:  
 
Et per gratiam suam, redemit nos.  
 
6. Et conresuscitauit (nempe nos cum Christo) & consedere fecit in 
supercoelestibus, in Christo Iesu.  
 
In versione nulla ferè est inter interpretes differentia: tantùm Syriacus illud, in 
Christo Iesu, legit per Christum Iesum. Sed magis placet Graecus textus, in 
Christo Iesu. Hoc enim adiecit Apostolus, vt doceret nos quidem, ad nostras 
personas quod attinet, nondum reipsa corporaliter esse resuscitatos, aut sedere 
iam in coelestibus, sed tantùm in capite nostro, in persona Christi, vt 
certissimam spem habeamus fore, vt etiam reipsa in nostris personis, illud 
tandem impleatur.  
 
7. Vt ostenderet in seculis superuenientibus (vel superuenturis, aut, vt Beza, 
succedentibus) superabundantes diuitias. (vel summam opulentiam) [page 
105] gratiae suae in benignitate sua (id est, per benignitatem suam) erga nos, 
in Christo Iesu.  
 
8. Gratia enim estis seruati per fidem, (idque non ex vobis, Dei donum est.) 
Syr. ait, Gratia enim sumus reddemi, &c.  
 
9. Non ex operibus, ne quis glorietur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  8 
 

10. Ipsius enim sumus opus (Factura, Hier. & Valla legunt: Syriac. creatura) 
conditi in Christo Iesu, ad opera bona, quae praeparauit Deus (Syr. quae ab 
initio parauit) vt in eis ambularemus.  
 
[Explic.] Hic est contextus prioris partis huiusce capitis. Subdiuiditur autem 
in quatuor particulas, quarum haec est summa:  
 
[Miseria hominis] 1. Prima particula, hoc est, primis tribus versibus, docet 
Apostolus, omnes homines tam Iudaeos, quàm Gentiles, non solùm 
ambulasse, id est, vitam suam securè traduxisse in omni peccatorum genere, 
verùm etiam in eis conceptos & natos esse, eoque natura esse filios irae: 
itaque mortem incurrisse, spiritualem inprimis, deinde etiam corporalem, & 
illam aeternam: mancipia item factos esse Satanae, cuius quanta sit potentia 
describit: totam denique naturam esse corruptam, animam & corpus, ita vt 
facti simus toti caro, concupiscentijsque eius obsequentes. Haec sunt effecta 
peccati, in quo nati sumus, & versati.  
 
Sed dum noxam, & effecta peccati explicat Apostolus, simul etiam caussas 
quasdam peccatorum subindicat, nimirum exemplum catholicum, & 
consuetudinem mundi: Satanae instigationes, & carnis nostrę tentationes ac 
concupiscentias.  
 
Haec summa est prioris particulae.  
 
[Liberatio] 2. Secunda particula, hoc est tribus alijs insequentibus versibus 4. 
5. 6. declarat, cùm essemus ita mortui, à quonam, per quem, & quibus nam ex 
caussis simus viuificati: nimirum à Deo, per Christum, & ex immensa 
charitate ac gratia eius erga nos.  
 
[Caussafinalis] 3. Tertia particula, hoc est septimo versu, caussam quandam 
finalem huius gratuitae salutis erga Ephesios aperit: vt scilicet ijs, qui secuturi 
erant, exemplum suae immensae misericordiae & gratiae, hac benignitate in 
Christo praestita, praeberet.  
 
[Confirmatio] 4. Quarta, id est tribus versibus postremis, 8. 9. 10. confirmat 
conclusionem, Nos scilicet gratis saluos esse factos, & ex mero Dei dono: 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  9 
 

quando etiam fides, regeneratio, operaque fidei, dona sunt Dei, per quae 
tamen vult glorificari. Haec est subdiuisio, & summa prioris partis.  
 
[Connexio cap. 2. cum primo.] Continuatur autem hic contextus cum 
superiori, hoc modo. Concluserat Apostolus, cùm Christus sit constitutus 
caput Ecclesiae, nos verò omnes simus eius membra: Quicquid Deus contulit 
in Christum tanquam caput nostrum, totum illud in nos quoque partim jam 
collatum esse, partim collatum iri, per eandem potentiam erga nos Dei, quam 
etiam in Christo exeruit. Non enim Christum carere posse suis membris: quae 
sunt πλήρωμα ipsius. Atqui Deus Christum hominem & caput nostrum, 
mortuum pro nobis, excitauit a mortuis, extulit in coelum, & sedere etiam 
fecit ad dexteram suam in supercoelestibus locis. Ergo nos quoque partim in 
ipsius persona iam suscitauit, & sedere fecit in supercoelestibus locis, partim 
reipsa in nobis beneficium hoc iam spiritualiter inchoatum, tandem suo 
perficiet tempore. Hoc igitur est, quod ait, praemissa copula. Et vos (scilicet 
viuificauit) cum essetis mortui. His explicatis, nunc accedimus ad res ipsas in 
singulis versibus considerandas & explicandas.  
 
Et vos cum essetis, &c.  
 
Duo in hoc versu habemus, peccatum, & primum peccati effectum atque 
poenam, nempe mortem: Mortem cùm ait, cùm essetis, mortui: peccatum, 
huius caussam, cùm ait, cùm essetis mortui in delictis, vel per delicta.  
 
Propositum autem Apostoli est, demonstrare, nos fuisse mortuos, vnde? à 
peccato, mortis caussa.  
 
Hic igitur primùm locutio est obseruanda: Deinde de peccato, & tertiò de 
morte aliquid dicendum & obseruandum est. [Mortui peccatis quomodo 
dicantur.] Ad primum: Locutio mirabilis est: ait Ephesios fuisse mortuos in 
peccatis: Et tamen mox subdit, Eos ita mortuos, ambulasse in peccatis: 
quomodo mortui ambulant? Quo mortis genere quis mortuus est, vitae certe 
illi morti oppositae opera praestare nequit. Docet igitur Apostolus hac sua 
phrasi, se non de quauis morte, sed de Spirituali hoc loco immediatè, & 
propriè locutum fuisse.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  10 
 

Secundò, locutio haec, mortuum esse peccatis, duplicem habet sensum: Vnus 
est, non amplius seruire peccatis: nam qui nobis mortuus est, is amplius nobis 
sua non potest praestare opera: ita qui mortuus est Iustitiae, iusta opera non 
potest facere: qui peccato mortuus est, peccati desideriis seruire non potest: 
Et hoc sensu dixit ad Rom. 6. Si mortui sumus. peccato, quomodo adhuc 
viuemus in illo? Item Existimate vos mortuos esse peccato: viuentes autem 
Deo. Sensus iste non quadrat huic loco, imò planè contrarius est.  
 
2. Secundus sensus est, mortuum esse peccatis (in ablatiuo casu) id est, per 
peccata (ut supra diximus) & propter peccata. Per peccatum quidem tanquam 
per instrumentum: Est enim peccatum instrumentum & medium, quo 
Diabolus nos enecat, & vita priuat. Sic Rom. 5. Per vnum hominem peccatum 
intrauit in mundum, & per peccatum mors. Propter peccatum autem tanquam 
caussam, propter quam [page 106] Deus nos vita priuat, Et sic Roman. 6. 
Stipendium peccati, mors est: Et ita Christus etiam dicitur semel mortuus esse 
peccato (non suo, sed nostro) ad Roman. 6. quia propter peccata nostra 
mortuus est. Nos & per peccatum, & propter peccatum mortui sumus ante 
conuersionem: ideo vtroque sensu rectè dixit Apostolus, Ephesios mortuos 
fuisse peccatis.  
 
3. Tertiò, si verò legas, mortuos esse in peccatis, praeter praedictum sensum 
aliquid etiam amplius dicit Apostolus, quod ad gratiae illustrationem pertinet 
maiorem: nempe Gentiles ita fuisse peccatis deditos & immersos, praesertim 
idolis suis colendis, vt non magis possibile esse videretur, vt ad studium 
iustitiae redirent, & ad cultum veri Dei, quàm vt mortuus redeat ad vitam: Et 
tamen per Christum redierunt. Ille enim dicitur alicui rei esse immortuus: à 
qua non potest amplius auelli. Amplificatur ergo beneficium gratiae Dei, 
quòd de quibus nulla prorsus erat spes salutis & vitae spiritualis: per 
Christum sint viuificati.  
 
[Pelagiani refutantur] 4. Quartò, Obseruanda igitur est haec locutio aduersus 
Pelagianos Scholasticos: qui aiunt hominem per peccatum esse factum 
semimortuum, ita vt aliquid vitae & virium ad opera iustitiae in eo relictum 
sit: [Luc. 10.] ad quod probandum abutuntur parabola Christi de homine 
vulnerato à latronibus, sed non prorsus mortuo: Parabola verò est, & aliò 
spectans. At Paulus apertè, & sine parabolis appellat omnes nos propter 
peccata, mortuos, & sic alibi saepius: Et Christus, Sinite mortuos sepelire 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  11 
 

mortuos suos. [Matt. 9.] Tantum igitur virium est in homine non renato, ad 
bonum & ad opera iustitiae, quantum est in homine mortuo ad opera 
praesentis vitae.  
 
Ac de locutione haec obseruata sunto: tantùm retineatur propositum Apostoli: 
Nos verè mortuos fuisse per peccata.  
 
Nunc de peccato nonnihil dicendum, quantum ad loci intelligentiam pertinet. 
Nam locum de peccato, seorsim, absoluto capite tractabimus Deo volente.  
 
[Depeccato] 1. Dubium non est, quin Apostolus in his tribus versibus, & de 
originali agat, & de actualibus: sed de actualibus priori loco, tanquam nobis 
notioribus, nempe hoc primo versu, & 2. & 3. Deinde de Originali, in fine 
tertij cùm ait, Et eramus omnes natura filij irae, sicut & reliqui, etc. Si naturâ 
filij irae, Ergo etiam naturâ peccatores.  
 
Ergo quod hîc ait, mortuos fuisse Ephesios in delictis & peccatis, licet possit 
ad peccatum etiam originale accommodari, quando etiam Dauid de eodem 
loquens, in plurali dixit, Psalm. 51. Ecce in iniquitatibus conceptus sum, & in 
peccatis concepit me mater mea. tamen ego non dubito, quin de actualibus 
loquatur, & inprimis de Idololatrijs, & idolomanijs, in quibus erant ita 
immortui & sepulti, vt inde nunquam ad verum Deum conuerti posse 
viderentur.  
 
Adde, quòd subdit, eos in illis peccatis ambulasse, id est, vitam suam securè, 
quasi benefacere sibi viderentur, traduxisse. De actualibus ergo, & inprimis 
de idolorum cultibus, locutus est hîc Apostolus.  
 
2. Ad duas has voces quod attinet, παράπωμα, ἁμαρτίαν, vtraque significat 
erratum, & aberrationem, nempe à regula legis diuinae: Vnde & omne 
peccatum, dicitur ἀνομία, quia declinat à lege Dei: Et Cicero in Paradoxis 
dixit, Peccare nil aliud esse, quàm lineas transilire  
 
Παράπτωμα certè à verbo παράπτομαι deriuatur, quod significat temerè 
aberranteque manu aliquid tangere: Ideo erratum significat. Ἁμαρτία etiam 
idem significat: Est enim, teste Suida, τοῦ ἀγαθοῦ ἀπωχία: Et vt Erasmus ait, 
Erratum significat, quod ex ignorantia contingit,  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  12 
 

 
Sunt qui velint priori nomine significari peccatum originale, altero actuale: 
sed nullam afferunt rationem suae sententiae.  
 
Sunt etiam, qui alio modo distinguant vnum ab altero, quòd primum significet 
prauos motus internos, qui non perficiantur: alterum prauos motus externos, 
qui scilicet perficiantur: Sic Hieronymus: sed non semper hoc discrimen 
seruatur. Imò in scripturis video vsurpari vtrumque pro quouis peccatorum 
genere: & vtroque significari quicquid aberrat à lege Dei, eive repugnat, seu 
omnem ἀνομίαν: Cùm autem etiam corruptio naturae, repugnet legi diuinae, 
non incongruè dici potest his vocibus, ipsum quoque peccatum originale 
indicari, quod ipse etiam Dauid vocat iniquitates, & peccata. Magis tamen 
placet, quod initio dixi, hîc probari eos fuisse mortuos, probari inquam à 
peccatis actualibus, quae negare non poterant, quia in illis manifestè 
ambularant: postmodum indicari etiam radicem versu 3. cùm ait, Omnes nos 
naturâ esse filios irae. Si quod tamen discrimen inter has duas voces 
faciendum est, puto hoc fieri posse: nempe vt primo vocabulo significetur 
externa Idololatria, altero ipsa interna Idolomania. Etsi enim dubium non est, 
quin Apostolus Gentes accuset de peccatis omnibus, tam in secundam, quàm 
in primam tabulam, seu tamin moribus, quàm in religione admissis: tamen 
speciatim de peccatis, quae in Deum immediatè, & contra eius cultum erga 
idola admiserunt, eos accusare mihi omnino videtur id quod liquet primùm ex 
eo quod subijcit, eos ambulasse in peccatis, iuxta secusum mundi huius, id 
est, iuxta catholicam totius mundi inueteratamque consuetudinem. Hoc autem 
erat commune omnium gentium, & vbique locorum, omniumque temporum, 
[page 107] vt colerent Idola, idque securè sine vllo conscientiae scrupulo, aut 
metu Dei, quia putabant, se verum Deum, & vero cultu colere: Deinde idem 
liquet ex amplificatione peccati, quam postea subijciet in secunda parte, 
dicendo: Eratis sine Deo, sine Christo, alienati a Republica Israelis: Tertiò 
liquet etiam à contrario, id est, à conuersione ipsorum, cùm ait, Eos factos 
esse prope, &c. Accessisse ad veram Ecclesiam, & ad Christum, hoc est, ad 
veram religionem esse conuersos. Speciatim igitur accusat eos de falsa 
religione. Haec autem diuiditur in idololatriam & idolomaniam: & vtrumque 
est verè erratum, quia ex ignorantia Dei est. Ergo absurdum non fuerit dicere, 
vno vocabulo significari idololatriam, altero idolomaniam: externam & 
internam idololatriam.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  13 
 

Sed vtur sit, summa haec est, hîc à Paulo demonstrari omnes gentiles fuisse 
mortuos: ratio, quia omnes peccatores, & in peccatis fuerunt. Ergo cùm Deus 
eos viuificarit in Christo: ea in re suam potentiam declarasse, quanta sit, sicut 
& in Christo eam exeruit, cùm suscitauit eum à mortuis.  
 
Sed de quanam morte loquitur, & quid est ista mors?  
 
[De Morte.] Triplex est mors, spiritualis, de qua lohan. 5. 1. Venit hora & 
nunc est, quando mortui audient vocem filii Dei: & qui audierint viuent: 2. 
Corporalis, omnibus nota: de vtraque est illud, Matt. 9. Sinite mortuos 
(spiritualiter) mortuos suos (corporaliter) sepelire: 3. Et tertia, mors illa 
aeterna, & ad corpus & ad animam pertinens, quâ afficientur omnes impij in 
inferno.  
 
Has omnes esse peccati effecta, id est, à peccato profectas, nemini ignotum 
est: Has enim omnes minatus est Deus Adamo cùm dixit, Quacunque hora 
comederis, &c. morte morieris. Nam tum statim mortuus fuit spiritualiter, 
incurrit etiam in mortem corporalem, quia factus mortalis, & reus factus fuit 
aeternae mortis. Ideo neque dubium est, quin tota Adami posteritas, non 
solùm Gentiles, sed etiam Iudaei tum propter peccatum originale, tum propter 
peccata actualia, hoc triplici mortis genere, puniti fuerint: mortui statim 
spiritualiter, & morti corporali, atque aeternae obnoxij effecti. Ergo neque 
incongruum est dicere, Apostolum, cùm dixit nos Gentiles mortuos esse 
peccatis, seu per & propter peccata, omne mortis genus complexum esse. 
Nam cùm etiam dixit, nos fuisse cum Christo viuificatos, & resuscitatos, 
procul dubio intellexit, beneficio Christi, & gratiâ Dei, nos omnibus istis 
mortis generibus liberari. Totum hoc verum est, Interim circumstantiae 
praesentis loci Paulini, docent nos, Apostolum propriè & immediatè hîc de 
morte spirituali locutum fuisse. Huic enim morti, opponit vitam, qua iam per 
gratiam Dei & propter Christum reapse viuificati erant, & eius opera 
praestabant, facti iam reipsa membra Christi. Haec autem fuit vita spiritualis, 
ex regeneratione Spiritus sancti comparata. Propriè igitur hîc omnium quoque 
interpretum iudicio, de morte spirituali sermonem instituit. Apostolus: Atque 
haec est prima mors, de qua in Apocalypsi cap. 20. sicut liberatio ab hac 
prima morte, prima quoque resurrectio appellatur ab eodem Iohanne in 
Apocalypsi, dicendo: Beatus qui habet partem in resurrectione prima. 
Tenemus igitur primum peccati effectum, & primam noxam, quae est mors 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  14 
 

prima ac spiritualis. Sed quid nam propriè est haec mors? A definitione eius 
mortis, quae nobis notior est, nempè corporis, facilè quid etiam sit haec 
spiritualis, intelligetur. Cùm mors sit oppositum vitae priuatiuum, vita autem 
à principio intrinseco, quod est anima, oriatur & eius sit effectum, vt 
definiunt Philosophi, & omnibus notum est; Sic definienda est mors per 
priuationem scilicet vitae.  
 
Mors corporalis priuatio est vitae, eoque & omnium vitae actionum ex 
animae à corpore separatione seu absentia, profecta. Quid sit vita & viuere, 
nunc non disputamus: alibi non pauca diximus. Hoc tantùm repeto, vitam 
effectum esse animae: quia anima principium est intrinsecum, quo viuimus, 
sentimus, intelligimus. Differt igitur vita ab anima, sicut effectum à caussa, & 
ita etiam effecta operationesque vitae, à vita ipsa differant necesse est. Sunt 
igitur tria in viuente inseparabilia, Anima viuisicans, vita ipsa, & vitae 
actiones: tolle animam, sustuleris vitam, tolle vitam, nullae supersunt 
actiones vitales.  
 
Rectè igitur diximus, mortem esse priuationem vitae, eoque & omnium vitae 
actionum, ex animae à corpore separatione profectam. Sic igitur etiam de 
spirituali dicendum est vita & morte. Vita spiritualis, est quoddam esse 
spirituale & diuinum, quo ad actiones spirituales & diuinas mouemur, à 
praesentia Spiritus sancti in nobis inhabitantis profectum. Spiritus sanctus 
regenerans, in hac vita spirituali, sese habet loco Animae: Ipsum spirituale & 
nouum esse, quod per regenerationem à Spiritu sancto accipimus, est ipsa 
spiritualis vita, quae & nouae creaturae, & diuinae naturae nomine significari 
solet. Sanctae autem & spirituales cogitationes, sancta desideria, sanctae 
denique tam internae, quàm externae actiones, operationes sunt huius vitae 
spiritualis. Quid igitur fuerit mors spiritualis? Priuatio vitae spiritualis eoque 
omnium spiritualium & bonarum actionum, in homine Spiritus sancti 
viuificantis praesentia destituto, à peccato & propter peccatum exorta.  
 
Hinc dicimus, [page 108] quicunque per Spiritum sanctum regeniti non sunt, 
Spiritumque Christi non habent in se inhabitantem, eos mortuos esse, ac 
perinde neque vllum vitae opus praestare posse: sed tantum foetere instar 
cadaueris: Spiritus autem sanctus certè non habitat vbi regnat peccatum, ita vt 
obediatur concupiscentijs eius. Manifestum igitur est, Qui viuunt in peccatis, 
eos mortuos esse per ipsa peccata, & in ipsis peccatis, vt Apostolus docet: ac 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  15 
 

proinde eos nil habere virium ad verè bonum, & ad vitae spiritualis actiones. 
Quid enim mortuus corporis morte, virium habet ad actiones praesentis vitę? 
Sic neque mortuus spirituali morte, quidpiam valet ad opera spiritualis vitae. 
Quare sicut ἀδύνατον est, vt mortuus resurgat, nisi à Deo viuificatus, quia 
naturaliter à priuatione ad habitum non datur regressus: Sic etiam hoc 
significare voluit Apostolus, cùm dixit nos mortuos esse peccatis nostris: non 
dixit vulneratos, non semimortuos, sed simpliciter mortuos. Quorsum verò 
haec doctrina? Vt melius agnoscatur. gratia Christi, qui nos totos viuificat, 
resuscitat, regenerat, omnesque vires ad bonum suppeditat. Si tantum ex parte 
essemus mortui, vt volunt Sophistę etiam Christus tantùm ex parte viuificaret: 
nec toti essemus noua creatura inChristo, sed ex parte. Absit autem haec 
blasphemia à nostris Scholis & Ecclesijs. Nunc tenemus quid sibi voluerit 
Apostolus in hoc primo versu: Et quae sit eius propositio: Omnes nimirum 
qui sunt extra Christum, mortuos esse: Ratio, quia omnes sunt in peccatis: 
Peccatum autem per se mortem ipsam affert.  
 
Nunc confirmaturus propositionem hanc, subijcit.  
 
In quibus olim ambulastis, secundum seculum mundi huius, secundum 
principem potestatis (pro potestatum) aëris, et spiritus illius qui nunc 
operatur in filijs contumaciae.  
 
Confirmat propositionem suam Apostolus, quae fuit, Vos fuistis mortui in 
peccatis. quomodo confirmat? ab effectis huius generis mortuorum hominum: 
quoniam ambulastis (inquit) in illis. Pendet haec ratio, ab hac propositione: 
Quicunque ambulat in peccatis, is mortuus est in peccatis, seu per peccata. 
Sic 1. Tim. 5. Vidua in delitijs viuens, mortua est. Si haec ratio Apostoli firma 
est, vt reuera est, intelligimus ambulare in peccatis, proprium esse non 
renatorum, hoc est, eorum qui mortui semel per & propter peccatum 
originale, manent adhuc mortui in peccato, cùm nondum sint per Spiritum 
sanctum Christo insiti, & à Christo viuificati. Nam si hoc commune esset non 
renatis cum renatis, consecutio non valeret, Tu ambulas in peccatis, Ergo 
mortuus es, & nondum renatus: quia in promtu esset exceptio, ambulare in 
peccatis, commune esse renatorum, & non renatorum. Discamus ergo aliud 
esse, simpliciter peccare, labique in peccata (quod est etiam renatorum) & 
aliud ambulare in peccatis, quod proprium est non renatorum: Sicut etiam 
aliud est labi in lutum, aliud ambulare in luto. Qui labitur in lutum, labitur 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  16 
 

certè inuitus & non volens, ac proinde lapsus dolet, & mox vt surgat & 
repurgetur, operam dat: atque hoc hominum est, qui ratione valent, & 
munditiei sunt studiosi: At qui ambulat in luto, sponte & sciens ac volens 
ambulat, & in eo sese volutat, eoque delectatur: id quod proprium est 
porcorum, & insanorum hominum.  
 
Apostolus ad Rom. 8. discrimen hoc docet. esse inter renatos, inque Christo 
manentes, & inter non renatos, quique non sunt in Christo: quod scilicet, qui 
sunt in Christo Iesu, habentque Spiritum Christi, ij licet adhuc carnem secum 
habeant, ambulant tamen non secundum carnem, sed secundum spiritum: ac 
proinde quod aliquando inter ambulandum secundum Spititum, labantur in ea 
quę sunt carnis, ait hoc illis non esse ad condemnationem. Non ait, hoc illis 
non verti vitio, aut hoc illis non esse peccatum: sed tantùm, hoc nihil illis 
adferre condemnationis: quid ita? quia cùm sint in Christo, & renati per illius 
Spiritum, oderunt peccatum & opera carnis: ac proinde si quando in illa 
labantur, contra animi & Spiritus propositum labuntur, eoque & dolent, & 
mox vt surgant, cursumque secundum Spiritum continuent, id diligenter dant 
operam. Ita à contrario indicat Apostolus, ambulare secundum carnem, id 
quod idem est, quod etiam ambulare in peccatis, proprium esse eorum, qui in 
Christo non sunt renati: quia qui in Christo sunt, eiusque Spiritu ducuntur, 
cum peccant, aut ex ignorantia, aut ex infirmitate peccant, & faciunt quod 
nolunt, vt Rom 7. cap describit Apostolus in sua persona: instar eorum, qui 
inter ambulandum labuntur, cùm noluissent labi: Quare ex his etiam 
intelligimus, id quod de principio diximus, ambulare in peccatis, non esse 
simpliciter peccare, sed vitam in peccatis secure, & sine timore Dei traducere, 
inque illis sese oblectare, more eorum qui animi caussa deambulant. Sicut 
etiam contrà, ambulare in bonis operibus (vt infra habemus v. 10.) non est 
simpliciter aliquod opus bonum facere, sed in studio bonorum operum tota 
vita sese exercere, & vt illis glorificemus Deum, prosimusque Ecclesiae, 
perpetuò operam dare: idque animo per fidem securo de salute propter 
Christum, & quòd quae agimus sint Deo propter Christum grata. Hanc enim 
fidei & Spiritus, non autem carnis securitatem, exigit à nobis Deus, & verè 
etiam donat, vt posito omni hostium timore, alacriter & leto animo illi 
seruiamus, sicut etiam Zacharias habet in cantico suo, Vt sine timore (inquit) 
de manu inimicorum nostrorum liberati, seruiamus illi, in sanctitate & 
iustitia coram ipso omnibus diebus nostris. [Luc. 1] Ex hac explicatione, 
nempe quid sit ambulare in bonis operibus intelligimus à contrario, quid sit 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  17 
 

ambulare in peccatis: Ac sicut illud est proprium renatorum, viuentiumque in 
Christo, sic hoc alterum proprium [page 109] esse non renatorum, sed qui 
adhuc mortui sunt in peccatis: eoque Apostolum optimè argumentatum esse, 
vos olim ambulastis in peccatis: Ergo per illud tempus fuistis verè mortui 
(nempe spiritualiter per peccata. Hanc doctrinam ex primo membro collectam 
retineamus, de discrimine piorum, & impiorum in peccando: Et quàm recta 
sit haec sequela intelligamus, Ille ambulat in peccatis: Ergo mortuus est.  
 
Addam tamen & hoc, hac locutione Apostolica, Ambulare vel in peccatis, vel 
in bonis operibus, significari vitam nostram esse iter quoddam, seu 
profectionem, qua itur vel ad coelum, vel ad tartarum, vt loquitur Petrus: Ideo 
placet, quod dixi, ambulare, esse vitam traducere, vel in bonis, vel in malis 
operibus.  
 
Alterum membrum ita habet, κατὰ τὸν ἀιῶνα τοῦ κόσμν τούτου.  
 
Siue interpreteris, vt nos, nempe, iuxta veterem totius mundi consuetudinem 
& mores, Siue, vt alij, nempe, vt est vita huius mundi, id est, prout viuere 
solet & consueuit mundus. 1. Duo certè his verbis facit Apostolus: primùm 
explicat, de quibus nam potissimùm peccatis illos accusarit, quòd in illis 
securi olim vitam transegerint suam, nempe de illis in quibus non ipsi soli, 
sed totus ferè mundus ideo securè ambulabat, quòd suos non agnosceret 
errores. Hęc autem peccata, & errata erant idololatriae & idolomaniae. Nam 
peccata in secundam tabulam, non penitus ignota erant gentibus: sed 
idolorum cultus pro peccato non agnoscebatur, imò, tanquam Deo gratus, 
carus habebatur: proinde catholicus communisque erat error.  
 
Apostolus autem hac particula, κατὰ τὴν αιῶνα τοῦ κόσμου τούτου, indicare 
voluit, se de catholicis potissimum peccatis, omnium Gentium ac populorum, 
& omni seculo communibus loqui: in illis enim cultibus verè mortui erant, 
eosque ita deperibant, vt nunquam inde liberari posse viderentur: & tamen 
per Christum fuerunt liberati.  
 
[Idololatria peccatum commune.] Hinc igitur doctrinam hanc colligere 
debemus, omnia quidem peccata per se mortem afferre, sed id in quo 
potissimùm homo dici potest esse mortuus, & pro cuius remissione, atque ab 
illo liberatione quàm maximas gratias agere debemus, esse idololatriam, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  18 
 

quam tanquam communem errorem exemplo catholico huius mundi tamdiu 
sequuti sumus. Hoc est primum.  
 
[Exemplum catholicum valde mouet.] 2. Deinde ijsdem verbis caussam aperit 
primam, cur Ephesij in huiusmodi idololatrijs securi tamdiu vixerint, seque 
exercuerint: & docet hanc fuisse, quia scilicet viderunt non solùm suos 
parentes, auos, proauos, atauos omnesque suos cognatos & affines, viros 
quoque alios, fama sanctitatis & eruditionis illustres verùm etiam totum planè 
mundum, post hominum memoriam, eam religionem tanquam sacrosanctam 
semper & constanter secutum fuisse. Exemplum hoc catholicum & 
vetustissima constantissimaque consuetudo apud omnes recepta, alienos Deos 
colendi, talemque idololatricum cultum sequendi, tantum potuit apud 
Ephesios, sicut & apud alios multos, vt non solùm nunquam (nempe ante 
conuersionem ad Christum) potuerint ab illis idololatrijs auelli, sed ne 
agnoscere quidem valuerint, eas esse peccata: interim tamen nullum grauius 
erat peccatum in mundo. Hinc igitur discamus qualia sint argumenta illorum, 
qui nostro quoque tempore manifestas idololatrias tueri conantur, ducta 
nimirum à diuturnitate temporis, à multitudine hominum, à catholica denique 
nescio qua consuetudine: Etsi enim quod assumunt istimanifestae idololatriae 
defensores, de catholico omnium consensu, falsum est: tamen etiamsi verum 
esset, nihil concluderetur hoc argumento, nisi prius verbo Dei confirmaretur. 
Annon hoc argumento vtebantur & Ephesij, & alij Gentiles? Apostolus tamen 
docet, paralogismum esse à non caussa pro caussa. Catholica enim 
consuetudo, si sit contra verbum Dei, legemve naturae, non est legitima 
caussa, cur debeas hoc aut illud facere, praesertim verò in religione, id quod 
etiam Cyprianus vidit, vt etiam citatur in decreto, Consuetudo sine veritate, 
vetustas erroris est. Item, Non enim Christus dixit, Ego sum consuetudo, sed 
ego sum veritas. [Dist. 8. c. 9.] Interim quantum valeat consuetudo, 
receptique apud omnes mores, si praesertim accedat antiquitas temporis: nos 
quotidie experimur. Ebrietas olim in Africa, & nunc in Germania, quia 
diuturnam habet consuetudinem, non tam apud plebem, quàm apud principes 
& nobiles: idcirco non solùm non potest facilè tolli, sed ne agnoscitur quidem 
pro peccato: sicut neque idololatria apud Pontificios. Multi ambulant in 
ebrietatibus, & alij in falsis cultibus iuxta seculum mundi huius: seu, vti est 
vita huius mundi, id est, prout viuere solet mundus: Sed interim ambulant in 
peccatis, & in illis mortui sunt. Non nitamur ergo diuturnis consuetudinibus, 
& aliorum, ne totius quidem mundi, exemplis, vel in religione, vel in moribus 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  19 
 

vitae: Sed verbo, & voluntate Dei, exemploque Christi, Apostolorum quoque 
& Prophetarum, quatenus ipsi imitati sunt Christum, secutique verbum Dei.  
 
3. Tertium membrum ita habet, Et cuxta principem potestatis aeris (&) 
spiritus nunc agentis efficaciter in filiis contumacibus.  
 
Bifariam diximus explicari posse hanc particulam, κατὰ τὸν ἄρχοντα 
τῆς ἐξουσίας, τοῦ ἀέρος: nempe, aut primò, secundum principem, id est, (vt 
Scholia explicant) ex voluntate & imperio principis, id est, Satanae, cui data 
est potestas aëris. Secundò, aut iuxta principem potestatis, pro potestatum 
aëris, id est, iuxta voluntatem Satanae, qui diabolorum omnium in hoc aëre 
habitantium, princeps est.  
 
Siue autem vnam, siue alteram sequaris interpretationem: [page 110] tria facit 
Apostolus hoc tertio membro: 1. Primùm, aliud peccati effectum praeter 
mortem, de qua diximus, explicat: hoc autem est, quòd nos addicit Satanę, & 
eius efficit mancipia, vt ad eius voluntatem & imperium omnia faciamus. 
Ideò ait, eum suo spiritu, hoc est, afflatu, efficaciter operari in filijs 
contumacibus: id est, in ijs, qui facti semel sunt ipsius mancipia. Quaa de re 
in vltima etiam ad Tim. scribit Apostolus: [2 Tim. 2.] hortans Timotheum ad 
faciendum officium, vt per eius ministerium Deus conuertat illos, qui 
contrario sunt animo: vt conuersi agnoscant veritatem, & elapsi expiaboli 
laqueo, à quo captiui tenentur ad ipsius voluntatem. Est haec peccati noxa 
grauissima, & malum incomparabile: quòd scilicet homo mancipium fiat sui 
capitalissimi hostis, ad eius voluntatem faciendam in contumeliam Dei, & in 
sui exitium. Interim sic postulant iusta Dei iudicia, vt qui nolunt se subijcere 
voluntati Patris Dei, cui seruire, regnare est, subijciantur libidini hostis 
Diaboli, qui eis illudat, eosque perdat ęterno exitio. Tales autem sunt omnes, 
qui Christo insiti non sunt. Qualis igitur status fuit Ephesiorum, & omnium 
nostrum ante conuersionem? Hinc discamus, quanta diligentia vitanda sint 
peccata: quia qui facit peccatum, non solùm (vt Christus docet) sernus fit 
peccati, sed etiam mancipium fit Satanae (vt hîc docet Apostolus) autoris 
peccati.  
 
2. Secundo loco, caussam indicat alteram peccati, & praesertim cur Ephesij 
alijque Gentiles in peccatis illis, maximè verò idololatrię, ambularint: 
nimirum, quia cum facti essent mancipia Satanae, ex ipsius imperio viuebant 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  20 
 

& agebant omnia. Satanas igitur princeps Diabolorum omnium, eos 
permouerat, vt ad exemplum aliorum, & iuxta catholicum mundi consensum, 
ambularint in illis peccatis, idololatria praesertim & idolomania. Et sic 
Ambrosius: “Principem potestatis Diabolum intelligit, seculi intelligentiam 
corrupisse, vt ab vno Deo recederet, multorum Deorum opinionem 
suscipiens.” Ergo catholicus ille consensus in idolorum cultum, non ab 
hominibus, sed à Diabolo cumprimis fuit, & est.  
 
Consenserunt quidem omnes Gentes in eum cultum, neque consenserunt sine 
aliqua ratione, & sine probabilibus argumentis (semper enim ido lolatrae 
habuerunt quo suas tuerentur idololatrias) sed huiusmodi rationes omnes 
Diabolus afflarat illorum mentibus suo venenato spiritu. Est enim princeps 
non solùm aliorum daemonum, sed etiam illius pessimi spiritus & afflatus, 
quo omnes quidem in suam seruitutem pertrahere conatur, sed efficax non est, 
nisi in contumacibus.  
 
Quare discamus omnes inspirationes, afflatus, rationes, quę in humanam 
mentem immittuntur, pugnantes cum verbo Dei, vtut probabiles & speciosae 
sint, omnes item consensiones in ea, quae damnantur in sacris literis, omnia 
consilia, omnesque Synodos, in quibus aliquid contra verbum Dei definitur, 
vtut catholicę fuerint & oecumenicę, omnes inquam, ad hanc partem quod 
attinet esse ab hoc principe potestatum huius aëris, & huius venenati spiritus, 
quo omnes impij afflantur, & ducuntur: Dixi ad hanc partem quod attinet, 
quia non de omnibus Synodis loquor, & de omnibus, quae ibi definita sunt, 
sed κατὰ τὶ, nempe quoad illa quae contra verbum Dei fuerunt definita.  
 
3. Tertio loco, quò melius explicet Apostolus, quanta sit miseria illius status, 
in quo degunt impij antequam per Christum liberentur, nonnulla de diabolis, 
quorum facti sunt mancipia, tradit, & praesertim quanta sit illorum potentia: 
quae omnia, sicut Apostolus facit: Sic etiam ego breuiter indicabo & 
percurram, aliàs Deo volente, fusius explicaturus. Sunt autem haec.  
 
1. Primùm, inter ipsos Cacodaemones, esse gradus & ordines. Etsi enim sint 
& vocentur à ἐξουσίαι, illęque innumerabiles, rectoresque mundi, vt est Eph. 
6. Vnum tamen statuit omnium principem Apostolus, 
dicendo: κατὰ τὸν ἄρχοντα, &c. Et hunc omnes Satanam vocant. Neque verò, 
quod dicimus de ordinibus etiam inter Demones, debet videri mirum: quando 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  21 
 

omnia, quae à Deo sunt, ordinata sunt. Non est enim Deus confusionis, sed 
ordinis. Omnis autem ἐξουσία à Deo est. Itaque non dubito, quin & inter 
bonos & inter malos angelos, certi sint ordines, distinctaque ministeria: 
quemadmodum è sacris literis liquet, vt hic, item cap. 6. 1. Cor. 15. Col. 2. 
Dan. 10. & 12. & alibi. 2. Secundò, habemus de magna ipsorum autoritate, & 
potentia, quando omnes vocantur ἐξουσίαι, Eph. 6. & hic. τῆς ἐξουσίας enim 
dixit, pro τῶν ἐξυσίων, vt supra dictum est, & de quibus infrà cap. 6. id quod 
magis facit ad demonstrandam magnam illorum aduersus nos potentiam: 
quando omnium potestates ita aduersus nos vnitae sunt, vt sint ceu vna 
omnium potestas: Omnis autem vis vnita, vt etiam Philosophi docent, fortior 
est seipsa disgregata.  
 
3. Tertiò habemus, de loco, vbi habitent, & vnde nos tentent, nosque 
adoriantur: in aëre; ideo ait, Iuxta principem potestatis aëris: Et cap. 6. vocat 
principes & potestates tenebrarum huius seculi, spiritualesque malitias, ἐν 
τοῖς ἐπουρανίοις: vbi illa vox accipi non potest, nisi de coelo hoc aëreo, 
paracùm è coelo Beatorum eiecti fuerint (vt docet Petrus) in tartarum [2 Pet. 
2.]. Quamplurimos tamen in aëre hoc esse, inde nos obseruare, tentare, 
inuadere animalia, & homines: excitare tempestates: multa denique mala 
hominibus dare, certum est ex historia Iobi, ex historijs Euangelistarum, & ex 
quotidiana experientia: quae confirmant id, quod hîc Apostolus scribit, &c. 6. 
Totum autem hoc factum & ordinatum est à Deo: partim vt per eos electi 
exerceantur in fide, in patientia, in pugna spirituali, partim vt sint ministri 
iustitiae diuinae in puniendis sceleribus mundi.  
 
Vocat igitur potestates aëris, non quòd sint substantia sua, aereae, sed quòd 
habitent & dominentur in aëre hoc, ministri tamen Dei, diuinorumque 
iudiciorum executores.  
 
Quaerunt interpretes, quando, & vnde Satan acceperit [page 111] hunc 
principatum, vt esset princeps huius aëris, & omnium potestatum, quae sunt 
in aëre: respondent Scholia, & Chrysostomus, illum accepisse à Deo, & 
quidem ante peccatum, post peccatum verò, eo principatu non fuisse 
spoliatum. ἄρχων γὰρ ἀυτῶν (inquit Oecumen.) πρὶν πέση, ἄρχει καὶ μετὰ τὸ 
πεσεῖν. Ambrosius verò ait, Satanam hunc principatum sibi vsurpasse.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  22 
 

[Diabolos esse Spiritus. 4. Quartò, Si quod sequitur, τοῦ πνεύματος, 
appositiue accipias, vt volunt Graeci, & plerique omnes Latini, bifariam 
possumus legere, primò vt nomen τοῦ πνεύματος, referatur ad praecedentem 
genitiuum ἀέρος, & nomen aëris συνεκδοχικῶς accipiatur, continens scilicet 
pro contento: Et sic Scholia: ἄρχων ἐστὶ τοῦ ἀέρος τοῦ πνείματος, τουτέστι 
τοῦ ὄντος ἐν τῷ ἀέρι πνεύματος. Secundò ita, vt πνεύματος referatur ad 
primum genitiuum τῆς ἐξουσίας, & sicut singulare nomen ἐξουσίας, sic 
singulare etiam nomen πνεύματος pro plurali accipiatur; vt sit sensus; 
Satanam esse principem potestatum in aëre habitantium, quę sunt πνεύματα. 
Vtram sequamur interpretationem, discimus ex hoc loco, quid sint 
Cacodaemones, nempe spiritus substantiaeque spirituales, quales sunt & 
anime nostrae. Non desunt tamen, qui velint eos esse spiritus aëreos, id est, 
habentes corpuscula aërea, id est, subtilissima: Qua de re iam non est 
disputandi tempus [Vide lib. 1. De operib. Dei.]. Simpliciter dicimus esse 
spiritus, etiamsi non sint tam simplices spiritus, atque Deus est Spiritus 
simplicissimus. Sic omnes eos vocant spiritus, incorporeasque substantias.  
 
Si verò nomen Spiritus accipias, quod magis placet, pro afflatu, quo Diabolus 
spirat, & insufflat in mentes hominum impias cogitationes. consilia, 
desideria; & subintelligas καί, vt sit sensus, Satanam esse principem non 
solùm potestatum in hoc aëre existentium, sed principem etiam primariumque 
autorem illius spiritus, id est, afflatus quo mundus adducitur, vt resistat 
Euangelio, colatque idola, aliaque admittat scelera: discimus ex hoc loco, 
modum quo Cacodaemones nobiscum agunt, nos tentant, & in hominibus 
operantur: nempe non vi, sed suis afflatibus, non cogendo voluntates, sed 
suadendo, & si possint, persuadendo, excitatis hominum impijs 
cogitationibus, desiderijs, affectibus, &c. Sicut enim initio cum Eua egit 
Satan apertis verbis, eam ad in obedientiam instigans: sic nunc agit suis 
venenatis afflatibus: Sicut contra, Deus etiam per suum Spiritum sanctum 
afflare solebat Prophetas: & omnibus pijs inspirat pias ac sanctas cogitationes 
& desideria, mouetque ipsorum voluntates ad obediendum Euangelio Satan 
ergo, vim non facit voluntati nostrae, sed insufflando suum spiritum agit 
nobiscum. Homines verò sponte, & ἐκοντες (vt Scholiastes ait) assentiuntur, 
ac resistunt.  
 
5. Quinto discrimen actionum Diaboli in pijs, & impijs docet Apostolus: 
nimirum tametsi magna sit potentia Diaboli, & omnium Diabolorum, & suis 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  23 
 

venenatis afflatibus omnes studeant. inficere: illos tamen non in omnibus 
efficere quod cupiunt, sed tantùm in contumacibus, & in ijs qui non sinunt 
sibi persuaderi à Spiritu sancto, quae tradita sunt à Deo in sacris literis. Hi 
enim propriè sunt filij ἀπειθείας. Hoc est quod Apostolus alibi explicat, 
dicens: Aduentum An tichristi futurum ex efficacitate Satanae, cum omni 
potentia & signis & prodigiis mendacib. & cum omni fraude iniustitiae: [2 
Thes. 2.] Sed in quibus? in omnibus ne? minimè verò, sed in iis qui pereunt 
(inquit Apostolus) quid ita? Pro eo quod amorem veritatis non receperunt 
(inquit) vt salui fierent: propterea mittet illis Deus efficacitatem deceptionis, 
vt credant mendacio: vt damnentur omnes, qui non crediderunt veritati, sed 
acquieuerunt in iniustitia. Locus ille, explicat hunc praesentem, vbi dicit, 
hunc spiritum, seu Satanam hoc suo afflatu efficaciter operari, in filijs 
ἀπειθείας.  
 
Notandum igitur, duplices esse Satanae operationes, alias inefficaces, alias 
efficaces, & ἐνεργιτικὰς, vt hîc loquitur Paulus. Prioris generis sunt illae, 
quibus initio quemuis tentat & ad malum solicitat: à quibus ne electi quidem 
excipiuntur. Tentantur enim & ipsi ab hoc tentatore: imò etiam Christus. Aliae 
sunt quibus efficit quicquid vult, Deo permittente, ac proinde quibus dicitur 
ἐνεργειν: Sed in quibus nam in filijs ἀπειθείας. Postquam enim quis primis 
illis flatibus Diaboli & tentationibus assensus est ex animo, reiectis Spiritus 
sancti monitis, Satan fit in illo efficax, eumque impellit quocunque vult, nisi 
Deus pro sua gratia conatus Satanae impediat. Sic ludam postquam victus fuit 
à spiritu auaritiae, & ingressus esset in illum Satan, impulit ad prodendum 
Christum, & postea etiam ad se suspendendum. Sic Ananiam & Sapphiram, 
vt mentirentur Spiritui sancto: sicut docet Petrus in Actis ca. 5. Sic quibus 
persuasit, vt abnegent Euangelium: postmodum eos impellit, vt nos 
persequantur. In ijs enim iam regnat Satan, & ideò efficaciter in eis operatur, 
ab vno peccato illos in plura & grauiora pertrahens pro sua libidine. Ac de 
efficacitate Satanae satis.  
 
Quid verò sibi vult illa particula, Nunc? qui ac menunc (inquit) efficaciter 
operatur in filiis contumaciae. An non & aliàs iam inde ab initio mundi idem 
fecerat, & quidem in ipsis etiam Ephesijs? omnino: cur ergo hanc 
efficacitatem restringit ad illud tempus, quo haec scribebat, dicendo nunc?  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  24 
 

Respondeo, non restringit: sed indicare voluit, nunc quidem non amplius 
illum efficaciter operari in Ephesijs conuersis, quia Spiritus sanctus iam in 
illis est efficax: sed tamen etiamnum operari efficaciter in alijs non conuersis, 
& contumacibus: ac proinde non debere Ephesios mirari quòd adhuc multi 
Pseudoapostoli & alij resistant Euangelio, quod ipse Paulus praedicabat, 
vrgentes opera legis, quid ita? quia Satan etiam nunc in multis, non minus, 
quàm ante in ipsis Ephesijs efficaciter operatur, in omnibus scilicet 
contumacibus. Gratias agant ipsi Deo, quòd liberati sint illa tyrannide 
Satanae: & orent pro illis, in quibus adhuc efficax est. Ergo nunc posuit, pro 
etiamnum.  
 
Hactenus [page 112] probauit Apostolus Ephesios olim (id est ante 
conuersionem ad Christum) fuisse verè mortuos per peccata: Ratio; quia in 
illis ambularant: & caussam huiusce rei duplicem attulit; Vnam quia cum 
viderent, totum mundum sic viuere, & talem sequireligionem, ipsi quoque 
catholico illo consensu, vetustissimaque consuetudine commoti, putarunt se 
non malè facturos, si idem vitae genus, eandemque religionem sequerentur: 
Alteram caussam, quia cùm iam essent facti mancipia Satanae, praepotentis 
& vicini principis, in hoc scilicet aëre regnantis, secundum eum, id est (vt 
benè explicant Scholia) κατὰ τὴν βουλὴν καὶ θέλημα ἀυτοῦ, viuuebant, & 
omnia agebant. Vnde sequitur, illam catholicam totius mundi consuetudinem 
in colendis idolis, fuisse à Satana.  
 
Nunc igitur idem probat etiam de omnibus Iudaeis, nimirum se quoque & 
reliquos Iudaeos iam sanctos, fuisse non minus mortuos in peccatis, quàm 
Gentiles. Ait ergo:  
 
[Ver. 3] Inter quos (ἐν οἷς, scilicet υἱοῖς τοῖς ἀπειθείας) & nos omnes 
conuersati sumus olim, in concupiscentiis carnis nostrae, facientes voluntates 
(desideria) carnis, & cogitationum seu mentis (id est, quae libebant carni & 
menti) Et eramus natura filij irae, sicut & reliqui.  
 
Tria sunt membra huius versus.  
 
1. Primò, propositionem, quam de Gentibus proposuerat, & probauerat, ad se 
quoque, & ad reliquos ex Iudaismo, accommodat, & quidem verbis etiam 
durioribus, quàm de Gentibus locutus fuerat. Illos enim non dixerat apertè 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  25 
 

fuisse filios τῆς ἀπειθείας, sed tantùm mortuos fuisse per peccata, & 
ambulasse in peccatis: de se autem, & reliquis Iudaeis ait, omnes fuisse de 
numero filiorum τῆς ἀπειθείας: Ac proinde non minus mortuos fuisse in 
peccatis, quàm fuerint Gentiles.  
 
2. Altero membro, probat se fuisse tales, ab effectis: nam (inquit) in 
concupiscentijs carnis nostrę versati sumus (nempe pertinaciter) facientes, 
quae carni, & cogitationibus nostris placebant.  
 
3. Tertiò, à peccatis actualibus, transit ad originale, quo confirmat 
propositionem tam de Gentibus, quàm de Iudaeis: omnes scilicet fuisse 
peccatores, eoque mortuos, iam inde à natiuitate. Et eramus (inquit) omnes 
naturâ filii irae, sicut & reliqui.  
 
1. De primo itaque ait.  
 
 Ἐν οἷς. Hieronymus refert ad peccata, de quibus primo versu. Quidam aiunt 
non posse referri, quia non ait, ἐν ἄις scilicet ἁμαρτίαις, sed ἐν οἷς: quasi verò 
τὰ παραπτώματα, non sint neutri generis, vt illud ἐν οἷς ad παραπτώματα 
referri queat. Alia igitur ratio est, cur non ad peccata referenda sit haec 
particula, sed ad filios contumaciae: quia scilicet & nimis procul distat à voce 
παραπτώμασι, & melius congruit. vt referatur ad proximam dictionem, 
nempe, ad filios τῆς ἀπειθείας. Voluit enim Apostolus ostendere, & se, & 
alios Iudaeos suam naturâ, non minus fuisse impios & peccatores, 
rebellesque, quàm fuerint ipsi Gentiles.  
 
Quòd verò ait se, & alios conuersatos fuisse olim inter filios τῆς ἀπειθείας, 
non loquitur propriè de externa & corporali conuersatione: neque enim Iudaei 
familiariter versabantur cum Gentibus: deinde talis conuersatio non statim 
euincit, te quoque talem esse, qualis ille quo cum versariis: Apostolus autem 
voluit dicere, se & reliquos Iudaeos, non minus fuisse peccatores, quam 
fuerint Gentiles: Conuersationem igitur, intellige similem vitae cursum, sicut 
postea explicat dicendo: In concupiscentiis carnis nostrae, facientes, &c. vt 
sit sensus, Eramus & nos ex numero filiorum τῆς ἀπειθείας, eramus & nos in 
eodem albo, pertinaciter ambulantes simul cum illis in peccatis, & 
concupiscentijs carnis nostrae. Ambulare enim inter filios contumaces, in 
concupiscentijs carnis suae, nil aliud est, quam vnà cum contumacibus esse in 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  26 
 

suis concupiscentijs & peccatis contumacem, Deoque in obedientem, atque 
rebellem. Haec igitur est propositio Apostoli, de omnibus in vniuersum 
Iudaeis (excipitur solus Christus, mundi seruator) omnes fuisse filios 
contumaciae, in obedientes Deo, & rebelles, non minus quàm reliquae 
Gentes: sicut etiam concludit ad Romanos.  
 
Sed hîc oritur quaestio, quomodo Apostolus exaequet Iudaeos omnes ipsis 
Gentibus, non κατὰ τὶ, sed simpliciter dicendo, se omnes fuisse tam 
filios ἀπειθείας, quàm etiam fuerint Gentiles? Praesertim cùm Gentibus 
obiecerit cumprimis communem totius mundi errorem, & idololatriam, à qua 
alieni erant Iudei. Nam post reditum è Babylone, idola non coluerunt, sicut 
Gentes. Et tamen verissimum scripsit Apostolus.  
 
1. Respondeo primùm, naturâ omnes ex aequo fuerunt filij τῆς ἀπειθείας, 
sicut postea explicat tertio membro, dicendo, se omnes fuisse filios irae, sicut 
& reliqui omnes fuerunt. Proinde omnes naturâ fuerunt tam idololatrae, quàm 
auari, quam superbi, hoc est, omnes ad omnia vitia ex aequo propensi, 
etiamsi non omnes actu eadem perpetrarint. 2. Secundò, ad actiones etiam 
quod attinet, omnes ex aequo fuerunt filij ἀπιθείας, contumaces, rebellesque 
in Deum: intellige semper ante conuersionem ad Christum: non quòd omnes 
in ijsdem planè peccatis ambularint, sed quòd omnes ex aequo in obedientes 
fuerint Deo, apostatae, voluntati eius rebelles, & contra eius mandata 
ambularint: ita vt licet idola non coluerint externa, qualia Gentes, Iudaei, 
interna tamen coluerint, suos scilicet affectus, suas voluptates, sua iudicia. 
[Col. 3.] Apostolus ait etiam auaros, esse idololatras: Et deditos ventri ac 
voluptatibus, esse idololatras, quorum Deus, inquit, venter est. [Tit. 1.] Cùm 
igitur omnes Iudaei, ante conuersionem & regenerationem, suos secuti sint 
affectus, auari, [page 113] voluptatibus dediti, coluerintque animo aurum, & 
ventri tanquam suo Deo seruierint: proinde fuerunt idololatrae aequè, atque 
etiam Gentiles, licet non eadem specie idololatriae infecti fuerint. Omnes in 
summa seruierunt Satanę, non Deo, suis concupiscentijs, non autem voluntati 
Dei: & hac ratione omnes ex aequo peccarunt, & rebelles fuerunt suis etiam 
actionibus. Simili explicaborem.  
 
Si centum viri deficiant à suo principe ad hostem, illique seruiant, licet 
diuersis officiorum generibus: an non ex aequo verè dicentur esse rebelles, & 
suis actionibus ex aequo peccare contra suum naturalem principem? Ita hîc 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  27 
 

dicendum est; quod confirmatur hac ratione: In peccato enim actuali duo 
sunt, auersio à Deo, & conuersio ad creaturam, vt piè docuit Augustinus. 
Cùm igitur omnes tam Iudaei, quàm Gentiles, ante regenerationem, ex aequo 
recesserint à Deo, & ex aequo accesserint ad creaturas amandas, & colendas: 
Constat omnes ex aequo, actualibus etiam peccatis, filios fuisse ἀπειθείας: 
quia omnes ex aequo auersi à Deo, & conuersi ad creaturas, pertinaciter 
peccarunt. Hoc igitur est quod explicat Apostolus, propositionem suam 
confirmans hoc altero membro, In concupiscentiis (inquit) carnis nostrae 
(scimembra, licet versati sumus) facientes voluntates carnis & cogitationum.  
 
Alijs verbis idem dicit de Iudeis, quod antea de Gentibus: hi ambularunt in 
peccatis, Iudaei versati sunt in concupiscentijs carnis, facientes quae carnis 
sunt. Haec autem duo idem sunt. Pariter ergo Iudaei cum Gentibus filij sunt 
ἀπειθείας.  
 
Et duo dicit: Primùm, concupiuisse, deinde concupiscentijs istis obediuisse. 
Argumentum autem tale est.  
 
Nos omnes versati sumus in concupiscentijs carnis nostrae, & fecimus 
voluntates carnis & cogitationum.  
 
Ergo non minus nos ambulauimus in peccatis, quàm Gentes: Eoque non 
minus fuimus mortui in peccatis, quàm Gentes.  
 
Hîc explicandae sunt quaedam voces, quarum cognitio necessaria est ad huius 
contextus intelligentiam. Prima est vox concupiscentiae.  
 
Nomen hoc significat duo, Primùm, ipsam totam corruptam naturam: Rom. 7. 
Concupiscentiam nesciebam esse peccatum, (id est, ipsam naturae 
corruptionem) nisi lex dixisset, non concupisces. Vocatur autem 
concupiscentia ab effectu, quo se, qualis sit, declarat. Nam concupiscendo 
semper res malas, repugnantesque legi Dei, se quoque malam esse legique 
Dei aduersantem, eoque peccatum, manifestè ostendit.  
 
Deinde accipitur pro appetitionibus huius corrupte naturę, seu peccati in 
nobis habitantis: sicut Rom. 6. Non ergo regnet peccatum in vestro mortali 
corpore, vt obediatis concupiscentijs eius: id est, appetitionibus & desiderijs. 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  28 
 

Sic etiam accipit hîc Apostolus, cùm ait, se ambulasse in concupiscentijs 
carnis. Quas concupiscentias, mox vocat voluntates carnis & cogitationum: vt 
ostendat, actiones etiam mentis esse corruptas, ipsamque mentem corruptam.  
 
Nomen etiam carnis, duo significat: Pri mùm, totam corruptam naturam, id 
est, totum hominem corruptum. Sic Ioh. 3. “Quod natum. est ex carne, caro 
est:” & opponitur spiritui, id. est, naturae regeneratae. Et hoc sensu etiam 
Apostolus accipit hic, quando ait, “in concupiscentijs carnis:” id est, totius 
corruptae naturae.  
 
Deinde pro crassiore parte huius corruptae naturae, quae consistit in corpore, 
animaque vegetante, & sentiente vsurpatur. Et sic capitur ab Apostolo hic, 
cùm ait, facientes τὰ θελήματα carnis & cogitationum: id quod alij dicunt, 
quae lubebant carni, & menti. Corruptam enim naturam in duas distinguit 
partes: in crassiorem, quae totam partem animalem, irascibilem, & 
concupiscibilem; & omnes carnis affectus complectitur: Et in spiritualiorem, 
hoc est, in mentem, quam nomine cogitationum significat, & à pręcipua eius 
operatione intelligi voluit.  
 
Vtrique autem parti dat θελήματα quae in parte superiori considerata, propriè 
vocantur voluntates, in inferiori autem, appetitus, & desideria. Quo ex loco 
liquidò apparet, ipsam quoque mentem & corruptam esse, & nomine carnis 
saepe intelligi in sacris literis. Locus etiam est ad Col. hoc idem confirmans: 
vbi mentem carni tribuit, dicendo: [Col. 2.] Ne quis vobis palmam interuertat, 
&c. frustra inflatus à mente carnis suae. Ex hac vocum concupiscentiae, & 
carnis explicatione, clarius apparet, quid sibi voluerit Apostolus, cùm dixit, 
Iudaeos etiam omnes versatos fuisse vnà cum filijs contumaciae in 
concupiscentijs carnis suae, fecisseque voluntates carnis, & cogitationum. Ita 
constat ab effectis, omnes etiam Iudeos ante conuersionem, fuisse non minus 
filios τῆς ἀπειθείας, eoque mortuos in peccatis, in quibus ambularunt, quàm 
Gentiles: etiamsi aliquot externis actionibus & idololatrijs dissimiles fuerint 
Iudaei, Gentibus ipsis.  
 
Sed dices, quomodo Paulus se inter eos commemorat, qui fecerunt voluntates 
carnis: cùm testificetur, se in Iudaismo, secundum iustitiam quae est ex lege, 
fuisse irreprehensilem? Phil. 3. 6.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  29 
 

Respondeo: Etiamsi à crassioribus illis carnis peccatis, scortationibus, furtis, 
ebrietatibus, homicidijs sese abstinuit: an non tamen fuit blasphemus in 
Christum, persecutor Ecclesię Dei, sanguinarius, grassator? Haec de se 
testificatur, ad Galatas & Timotheum. Vnde autem haec scelera? à 
concupiscentijs carnis, & cogitationum? Fecit igitur & ipse voluntates carnis, 
& cogitationum carnalium.  
 
Obseruanda verò est ista totius hominis corrupti in duas partes distinctio, in 
carnem, id est, corpus animatum, & in cogitationes, id est, mentem, in qua 
sunt cogitationes, & voluntates. Intelligamus ergo totum hominem esse 
corruptum, mente ac corpore: parte superiori & inferiori, vt vocant.  
 
[Membra] 3. Subdit [page 114] tertium membrum, quo propositionem 
generalem de omnibus hominibus tam Iudaeis, quàm Gentilibus confirmat 
dicendo: Et eramus omnes naturâ filij irae, sicut & reliqui. Omnes nos 
(scilicet fideles Iudaei) eramus, sicut & reliqui, nempe homines omnes inter 
Gentes, & Iudaeos.  
 
Duo dicit, primùm omnes fuisse filios ire, secundò, idque naturâ.  
 
Hìc primùm explicanda est vis locutionis: deinde res considerandae, quas 
concludit Apostolus.  
 
1. De locutione.  
 
Cùm dicit irae, intelligere debemus diuinae, sicut Rom. 9. vasa irae.  
 
Irae autem Dei nomine duo significantur, aliquando voluntas eius iustissima 
vlciscendi puniendique peccata. Et inter attributa proprietatesque diuinas 
connumeratur: atque hoc sensu minimè hîc accipitur: aliquando effectum 
illius irae, inprimis verò vitio, condemnatio morsque aeterna 
 
Filius autem talis irae quisnam dicitur esse? seu quidnam est, esse filium 
irae?  
 
Quidam aiunt, nil aliud esse, quàm talem esse, id est, impium, cui Deus 
meritò irasci debeat: nemini autem irascitur Deus, nisi propter peccata: Esse 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  30 
 

igitur filium irae, nil aliud hoc sermone significare, quàm esse reum aeternae 
condemnationis & mortis propter peccatum.  
 
Aliquid dicunt, sed non totum. Adamus enim post & propter peccatum factus 
fuit obnoxius irae diuinae, & reus aeternę mortis: non tamen dici verè potest 
filius irae. Hac enim locutione significatur ille, qui talis natus est, & sua 
natura est talis. Explico, & è sacris literis confirmo. Norunt omnes & fatentur 
esse Hebraismos, dicere aliquem esse filium perditionis, id est, perditum: 
filium contumaciae, id est, contumacem: filium olei, id est, pinguem, filium 
maledictionis, & irae, id est, maledictum, & irae Dei obnoxium. Hoc est 
omnibus notum. Sed quae est vis huius locutionis, & vnde deducta? 
Respondeo, inde deducta est, quòd quicunque nascitur ex aliquo, is eius 
naturae particeps nascitur, cuius est ille ex quo nascitur. Exemplum, qui 
nascitur ex homine, homo est: qui ex equo equus est. Ideo nomine filij 
hominis, intelligitur ille, non qui simpliciter est homo, vt Adamus, sed qui ex 
homine natus est: Adamus fuit homo factus, sed non natus: eoque homo, sed 
non filius hominis. Hebraei in hac locutione, exempli caussa, Tu es filius 
contumaciae, filius peccati, &c. statuunt contumaciam tanquam parentem: te 
autem tanquam ex ea natum. Non significat igitur simpliciter, Te esse 
contumacem, sed natum contumacem: non simpliciter peccatorem, sed natum 
peccatorem: non simpliciter perditum, sed natum perditum, &c. Sicut etiam 
Te esse filium irae, id est, maledictionis diuinae: significat non simpliciter, te 
esse maledictum, aut aeternae mortis reum, sed natum esse maledictum, & 
aeternae damnationi obnoxium. Haec est vis huius locutionis: Et hoc propriè 
significat, quod dixi. Hinc apparet Adamum & Euam, factos quidem fuisse 
obnoxios irae diuinae propter peccatum admissum: sed non (propriè loquendo 
fuisse filios irae: nos verò omnes, filios esse irae, quia tales nati sumus. Ideo 
Apostolus, volens hoc indicare, adiecit maioris explicationis caussa, Naturae 
nomen: dicendo: Omnes eramus natura filij irae. Sic de sua vinea dixit Deus 
apud Ies. [Ies. 5.] Eam fuisse plantatam in cornu filio olei, id est, in colle sua 
naturâ pinguissimo, quasi nato ex oleo. Haec de prima phrasii: nunc de voce 
naturae. Ait, Naturâ omnes esse filios irae.  
 
Primò, Natura accipitur aliquando pro substantia rei & essentia. Hoc sanè 
modo, nomo, essentia & substantia, quam acceptam à Deo adhuc retinet, non 
est filius irae: quia ipsa non est peccatum in se, licet peccato infecta sit.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  31 
 

Secundò, pro principio motus & quietis in vnaquaque re, siue illud 
principium sit substantia, siue naturalis qualitas, & proprietas rei. Hoc modo 
prima hominis natura fuit optima: in ea enim Deus vim impresserat mouendi 
ad bonum, ad Deum cognoscendum, amandum, & colendum, eoque ad 
salutem aeternam. Sed haec natura perijt peccato Adae: & successit pessima 
qualitas, qua fit vt non possimus moueri nisi ad malum, id est, aduersus 
Deum, & aduersus Christum eius: Et non quiescere, nisi à bono.  
 
Haec pessima qualitas, à flatu serpentis profecta est: & est ceu venenata 
pestilentia, qua totus homo anima & corpore infectus est: homo inquam 
manens idem substantia atque essentia, veneno huius prauae qualitatis 
infectus est, vsque adeò vt non possit nisi sibi similia efficere, quia ab hac ad 
omnes actiones mouetur. Inde enim omnes concupiscentiae in carne omnes 
prauae cogitationes in mente, pessimi ac distorti affectus in corde, denique 
voluntates impię in facultate volendi, liberoque arbitrio.  
 
Hanc igitur naturae totius corruptionem, quam alibi quoque vocat 
concupiscentiam, hic appellat Apostolus naturam, principium scilicet omnium 
malarum actionum & motuum, tam internorum, quàm externorum. Ac 
proinde cùm sit ἀνομία, efficit nos filios irae.  
 
Tertiò, Natura etiam nonnunquam sumitur pro natiuitate: sic dicta à nascendo 
Latinis, sicut Graecis φύσις, ἀπὸ τοῦ φύεσθαι, vt docuit, Aristoteles in 
Metaphysicis. Quia verò omnes concipimur in peccatis, & iniquitatibus, vt ait 
Dauid, nascimurque impij ac inimici Dei, eoque dignissimi quibus Deus 
irascatur, poenamque infligat aeternam [Psal. 51.]: idcirco hoc etiam sensu 
dicimur esse filij ire, natura, hoc est, [page 115] iam inde à nostri 
conceptione, & natiuitate, & quia nati sumus ex Adamo, inque illo 
peccauimus: ita nati sumus filij irae omnes, etiam infantes, quia & ipsi 
nascuntur ex patre rebelle: Eoque eodem reatu constricti, quo & ipsi. Nunc 
expensa phrasi Apostolica, facile est intelligere res, quas his paucis verbis 
docere nos voluit. Sunt autem hae 
 
[Doctrina.] 1. Omnes homines, ex Adamo communi & naturali propagatione 
prognatos, nasci reos aeternae mortis, quae nomine irae significatur. Hoc 
enim immediatè significabat haec locutio, esse filios irae naturâ. Et ita cùm in 
primo versu locutus propriè fuerit de primamorte, nempe spirituali animae: 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  32 
 

hic propriè loquitur de tertia, id est, de morte aeterna, complectens tamen & 
secundam, nimirum corporis. Nam & ipsa, ab ira diuina est.  
 
[Et nasci in peccato.] 2. Quia verò Deus nemini irascitur, & multò minus 
aeterna plectit damnatione, nisi propter peccatum: idcirco secundo loco, & ex 
consequenti docet, omnes concipi & nasci in peccato: quia non nisi à peccato 
mors est: est enim stipendium peccati. Hoc autem est peccatum originale.  
 
[Natura peccatrix.] 3. Omnes homines, cùm nascuntur, talem naturam & in 
animo, & in corpore secum trahere, quae tota peccatum sit, Deoque inimica: 
ratio, quia natura, id est, non solùm quia ex tali parente rebelli nascimur, & 
cuius rebellio nobis imputatur, sed etiam naturâ, id est, propter naturam hanc 
quam nobiscum trahimus, nascimur filij irae.  
 
Haec tria expressè tradit Apostolus hac breui sententia, Eramus omnes natura 
filij irrae. Fusiùs autem explicat alibi, & praesertim ad Roman. 5. De primo 
& secundo; Per vnum hominem, peccatum intrauit in mundum, ac per 
peccatu mors, & ita in omnes homines mors transijt, in quo omnes peccarunt, 
&c. Item, Ex vna offensa reatus introijt ad condemnationem. De tertio, 
prudentia carnis inimicitia est aduersus Deum, Roman. 8. Ex illis autem 
tribus breui sententia ab Apostolo expressis, sequuntur alia necessariò: 
[Porismata] vt, 1. Infantes igitur in peccatis concipiuntur, & inimici Dei 
nascuntur: quia omnes nascimur filij irae. 2. Item, Damnantur ergo & ipsi 
aeterna morte, nisi perChristum liberentur.  
 
3. Item, Naturae igitur corruptio, seu concupiscentia in nobis habitans, suâ 
naturâ peccatum est, aeterna morte dignum.  
 
4. Item, Nihil igitur valet homo ad bonum Deo gratum, sed tantùm ad 
peccandum, si totus homo & mente, & corpore ita corruptus est.  
 
Proinde mirum non est, quòd Augustinus contra Pelagianos, praeter alia 
testimonia sacrarum literarum, hanc sententiam perpetuò vrget, ad probanda 
haec omnia, quae Paulus conclusit, & quae nos inde deduximus. Atque haec 
satis de ijs Apostoli verbis.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  33 
 

Ad summam verò quod attinet horum trium versuum, abundè & perspicuè 
probauit Apostolus, omnes homines tam Iudaeos, quàm Gentiles, mortuos 
fuisse per peccata, tùm in quibus concepti & nati sunt, tùm in quibus omnes 
ambularunt: mortuos inquam primùm spirituali morte, deinde aeterna, quia 
illius facti sunt rei, id quod significatur nomine filiorum irae: vt iam taceamus 
de morte corporis.  
 
Ita docuit Apostolus, & quae sint praecipua peccati effecta, & quae etiam 
caussae.  
 
Effectum primum, est mors spiritualis, de qua versu primo. Secundum, 
seruitus Diaboli, de qua versu secundo. Tertium, aeternae mortis reatus, de 
quo versu tertio 
 
Caussas etiam tres indicauit: Prima, est mundus suo exemplo, & moribus, de 
qua versu secundo. Secunda, Satan suo flatu, de qua versu secundo. Tertia, 
est peccatum originale, in nobis inhabitans, seu natura corrupta, quae & caro 
& concupiscentia appellatur: de qua versu tertio. Haec (vt obseruauit 
Augustinus) & poena peccati est (primi scilicet peccati, nempe Adami, quod 
nobis quoque imputatur) & peccatum (quia ἀνομία est) & caussa aliorum 
peccatorum.  
 
Ad has tres, quas breuiter indicauit Apostolus, reliquae omnes referuntur, si 
quae assignari possunt.  
 
De caussis igitur peccatorum, haec pauca notentur.  
 
Caussarum peccati, aliae sunt internae, aliae externae: seu, aliae intra nos, 
aliae extra nos.  
 
Externarum aliae sunt visibiles, aliae inuisibiles: seu, aliae sub sensum 
cadunt, aliae non cadunt.  
 
Visibiles sunt cumprimis aliorum exempla: quibus coniunguntur verba, 
confilia, adhortationes, diuturnae consuetudines, &c. Vel vt vno verbo dicam, 
est mundus iste suis exemplis, consuetudinibus, adhortationibus, consilijs, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  34 
 

beneficijs, blanditijs. Hanc significauit cùm dixit, vos ambulastis in peccatis, 
κατὰ τῶν ἀιῶνα huius mundi, seu, vt solet viuere mundus.  
 
Inuisibiles externae, sunt Cacodaemones, qui suis flatibus homines ad 
peccatum excitant; hos significauit dicendo: iuxta principem potestatis aëris, 
& spiritus efficaciter agentis, &c. Hae omnes caussae extra nos sunt.  
 
Internae duae sunt: Vna, quae ad peccandum excitat, impellitque: haec est 
concupiscentia nobis innata: de qua versu tertio: In concupiscentijs carnis 
nostrae: facientes voluntates carnis & cogitationem. Altera est, quae 
peccatum efficit, & ideo efficiens caussa dicenda est. Haec est voluntas 
nostra. Haec enim efficit, vt ambulemus in peccatis, & faciamus voluntates 
carnis, sicut loquitur Apostolus. Haec de caussis peccati.  
 
Quorsum [page 116] verò haec omnia? Vt probè agnito malo nostro, statuque 
miserrimo, in quo eramus per Adamum primum, eò melius percipiamus etiam 
beneficium Christi.  
 
2. Sequitur ergo secunda particula, tribus alijs versibus comprehensa: in qua 
beneficium Christi explicatur, per quem, ablato peccato, viuificati sumus, a 
Patre, ex gratuita eius misericordia, propter summam charitatem, qua nos 
amauit in Christo.  
 
[Ver. 4.] Sed Deus (inquit Apostolus) qui diues est, in misericordia, propter 
multam charitatem suam qua dilexit nos,  
 
[Ver. 5.] Etiam cùm essemus mortui per delicta, conuiuificauit nos vna cum 
Christo (per gratiam estis seruati) simulque cum eo resuscitauit.  
 
Potuisset vno verbo dicere, Sed Deus nos mortuos gratis viuificauit & 
seruauit in Christo: verùm non contentus simplici & nuda doctrina, sed 
volens nostra afficere corda erga Deum & Iesum Christum, beneficium hoc 
amplificauit, & patheticis verbis mirabiliter illustrauit: ostensis caussis 
omnibus nostrae salutis, & praecipuis eiusdem capitibus explicatis: suo 
exemplo docens nos, & praesertim verbi ministros, quomodo debeant se 
gerere in praedicanda Dei gratia, & beneficijs Christi: & quò spectare debeat 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  35 
 

nostra oratio, eò nimirum, non tantùm vt doceamus, sed vt animos auditorum 
afficiamus amore Dei & Christi, & vt praebeant se illi gratos.  
 
Priori autem loco, analysin totius huius contextus, hoc est, horum trium 
versuum tradam, deinde singulos percurram.  
 
[Analysis textus.] Resoluitur totus hic contextus in quatuor capita: in caussas 
nostrae salutis verè efficientes: in caussas impulsiuas, vnde nam Deus ad nos 
seruandos permotus fuerit: in conditionem eorum, quos seruauit: & in 
summam beneficiorum Dei & Christi, nobis praestitorum.  
 
1. Caussa prima efficiens ac viuificans, est Deus: de hac versu quarto,  
 
Caussa altera efficiens & proxima, est Christus, vt caput nostrum, à quo vita 
fluit & salus in membra: de hac versu quinto & sexto. Christus enim nos sibi 
insitos per Spiritum suum, viuificat.  
 
2. Caussae impulsiuae tres numerantur, quarum vna pendet ex alia.  
 
Prima & proxima, est misericordia Dei magna & copiosa. Ideo enim 
viuificauit nos Deus, quia ceu sensu miseriae nostrae tactus, misertus est 
nostri. De hac v. 4.  
 
Secunda, est dilectio, qua nos in Christo ab aeterno dilexit, eo scilicet 
dilectionis genere, de quo Rom. 9. Iacob dilexi, &c. Haec caussa est prioris. 
Ideo enim misertus est nostri Deus, quia diligebat nos: quemadmodum & nos, 
eorum maximè misereri, & misericordiae officia illis praestare solemus, quos 
maximè diligimus: Et ideo misericordia erga illos afficimur, quia diligimus. 
De hac v. 4.  
 
Tertia caussa impulsiua, est Gratia, id est, fauor ille gratuitus, quo placuit Deo 
nos praealijs complecti, & eligere in filios, in Christo. Haec caussa est 
secundae. Ideo enim diligit in Christo, quia nos singulari gratuitoque fauore, 
in eodem Christo complexus est: de hac ver. 5.  
 
Omnes autem hae caussae, misericordia, dilectio, Gratia Dei, omnia nostra 
excludunt. merita. Haec de caussis impulsiuis.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  36 
 

 
3. Quos nam verò, & quales viuificauit ac seruauit?  
 
Nos (inquit) nempe omnes tum Iudaeos, tùm Gentiles, quos pro sua Gratia ab 
aeterno elegerat in Christo, dilexerat, & vasa fecerat misericordiae: ij sunt, 
quos seruauit & seruat. Sed quales? Cùm essemus natura filij irae, filij 
contumaciae, mancipia Sathanae, cùm ambularemus in delictis & peccatis, 
denique cùm essemus mortui, eoque nihil possemus ad nostri viuificationem 
praestare, imò ne quidem de illa cogitare, ipse tamen viuificauit nos. Hęc est 
conditio eorum, quos viuificat & seruat. Atque haec etiam particula, omnia 
excludit merita nostra.  
 
4. [Beneficia Christi duplicia.] Effecta gratiae, & beneficia Christi, duplicis 
sunt generis: alia, quae in hac vita, reipsa percipiuntur; alia, quae in futuro 
seculo perfectè & plenè percipienda certò expectantur: cùm tamen ea etiam 
nunc, sed in Christo capite perceperimus.  
 
1. Primi generis beneficia, significantur nomine viuificationis, v. 5. Et ad 
hanc pertinent. iustificatio & regeneratio. Iustificatione tolluntur peccata, 
quae sunt caussa mortis tum spiritualis, tum corporalis, tum infernalis: & 
imputatur iustitia Christi, quae est caussa vitae, vt non simus amplius filij 
irae. Regeneratione, renouatur natura nostra, per Spiritum sanctum, ne 
ambulemus amplius in peccatis, & vt desinamus esse filij contumaciae, ac ne 
faciamus amplius voluntates carnis & cogitationum nostrarum. Haec sunt 
primi generis: & (vt dixi) vno viuificationis nomine omnia comprehenduntur.  
 
2. Secundi generis sunt, Resuscitatio à mortuis, & sessio in supercoelestibus 
locis cum Christo, qua significatur plena aeternae vitae possessio in coelis. 
De ijs v. 6. Haec est Analysis horum trium versuum: continens caussas salutis 
nostrae, & summam beneficiorum Dei in Christo, & per Christum partim 
praestitorum, partim praestandorum.  
 
Nunc percurro singulos versus: vt si quid praeter ea, quae sunt dicta, 
obseruandum sit: illud obseruemus.  
 
[Ver. 4.] Sed Deus, &c. Tria sunt membra: Primum, cùm ait, sed Deus, 
intellige solus. Viuificatio igitur nostri, & salus, nulli vel Angelo, vel homini, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  37 
 

vel legi, vel operibus nostris adscribenda est, sed soli Deo. [page 117] 
Alterum, Cùm ait, Qui diues est, seu cùm diues esset in misericordia. Hic 
fontem immediatum & proximum indicat, Vnde nostri viuificatio profluat: 
nempe ex misericordia Dei erga nos. Non igitur ex operibus nostris, vel vllius 
purae creaturae, motus fuit ad nos seruandos: sed tantùm à misericordia sua,  
 
Quia verò non ait simpliciter, Qui misericors est, sed qui diues est in 
misericordia, duo notanda sunt: Vnum, Apostolum non loquide misericordia 
Dei, nisi quatenus illa sese per effecta manifestat & exerit. Neque enim Deus 
in suo tantùm (vt ita loquar) pectore & animo miseretur nostri: sed effectis 
misericordiae, suam patefacit misericordiam. Alterum est, Deum multis de 
caussis diuitem in misericordia vocari.  
 
1. Primò, quia plura misericordiae effecta praestat, quàm etiam opus 
habeamus, nostraque miseria postulet. Certè ad remissionem peccatorum 
nostrorum, satis erat simplex condonatio: sed hac non contentus Deus, voluit 
dare Filium, qui pro nobis sua morte satis faceret: voluit dare Spirituum 
suum, qui nos regeneraret, & alia infinita praestitit dona: qua de re etiam 
dictum fuit in I. cap. vbi dixit Apostolus, vt sciatis quae sint diuitiae gloriae 
haereditatis illius. Meritò igitur dicitur diues misericordia.  
 
2. Secundò, vocatur diues misericordia, quia nunquam definit misericordiae 
suae diuitias communicare, & illis communicandis nunquam exhauritur eius 
misericordia. Ij enim verè diuites dicuntur, quibus nunquam deest, vtut 
quotidiè multa impendant. Quia igitur misericordia Dei nunquam exhauritur, 
ideo Deus meritò dicitur diues misericorida.  
 
3. Tertiò, in hoc etiam apparent diuitiae misericordiae Dei, quia qui nostri 
miseretur, nobis opus non habet, & miserendo nil sibi acquirit, sed nobis.  
 
4. Quartò, Item, quia omnia, vtut grauissima peccata remittit poenitentibus 
omnibus: imò fidem etiam & poenitentiam donat.  
 
5. Quintò, Item, quia remittit peccata illis, illorumque miseretur, qui sua 
natura sunt filij contumaces, filij irrae.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  38 
 

6. Sextò, denique, quia sua misericordia praeuenit nos, qui de ea nihil 
cogitabamus, neque eam quaerebamus: & postea semper in finem vsque 
prosequitur nos eadem misericordia. Ditissimus igitur in misericordia sit, 
oportet.  
 
7. Septimò, Quid? quòd non solùm erga Electos misericors est, sed etiam erga 
reprobos, quibus & dum peccant, beneficia multa praestare non definit, & 
postquam peccarunt, non pro illorum meritis, poenas infligit? Vt meritò 
dixerit Iacobus, Praeualet misericordia aduersus iudicium [Iac 2.13.]. Verè 
igitur Deus praedicatur ab Apostolo, quòd sit diues in misericordia.  
 
III. Tertium membrum est, vbi postquam dixit, Deum, cùm diues esset in 
misericordia, nos viuificasse, subdit, propter multam dilectionem, qua dilexit 
nos. Docet ergo, misericordiam, quam nobis praestat, à dilectione proficisci, 
qua nos dilexit in Christo. Non igitur à nostra inuocatione, aut à nostris 
meritis aut personis, fuit in Deo excitata misericordia, sed à dilectione eius in 
Christo erga nos.  
 
Nec solùm vocat dilectionem, sed multam dilectionem. Meritò sic loquitur 
Apostolus: quia si magnae sunt diuitiae misericordiae erga nos, & 
misericordia haec oritur à dilectione: Ergo etiam dilectionem esse multam & 
magnam necessariò efficitur. Quàm autem sit magna dilectio Dei erga nos, 
quis explicare queat? Effecta ipsa confirmant, quod scriptura praedicat. Illud 
dictum Christi satis esse debet, Sic Deus dilexit Mundum, vt Filium suum 
vnicum daret, vt quicunque credit in eum, non pereat, sed habeat vitam 
aeternam [John 3.]. Et illud Apostoli, Commendat autem Deus charitatem 
suam in nos, quòd cùm inimici essemus, Christus pro nobis mortuus est 
[Rom. 5.]. Circumstantiam hanc etiam hîc Apostolus indicauit, dicendo, Qua 
dilexit nos, non ait, qua diligit, sed qua dilexit. Quando? Nempe cum adhuc 
essemus inimici eius, & ambularemus in peccatis, &c. Haec circumstantia 
maximè praedicat, quàm multa & magna sit Dei erga nos dilectio. Si autem 
ita dilexit. nos, cùm adhuc tales essemus, & eius inimici: quantò magis nunc, 
cùm simus ei reconciliati, & facti filij eius? Sic Apostolus argumentatus est 
ad Roman. 5. Si cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem 
Filijeius: quantò magis nunc reconciliati, salui erimus ab ira, in vita ipsius? 
Haec ex versu 4.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  39 
 

[Ver. 5.] Etiam cùm essemus mortui per peccata, viuificauit nos vna cum 
Christo (Gratia estis seruati).  
 
Duo sunt membra. Primum membrum facit ad commendationem 
magnitudinis misericordiae & dilectionis Dei, vt modò explicatum est. Illud 
nos, non est referendum ad Iudaeos tantùm, de quibus solis in ver. 3. sed 
communiter ad omnes, quos antè concluserat olim fuisse mortuos. Hoc 
docendo: Etiam cùm essemus mortui per delicta, viuificauit nos. Hoc enim 
primo loco de Gentibus concluserat, & postmodum de se & Iudaeis.  
 
Verbo autem viuificandi vnà cum Christo, viuificationem propriè significauit, 
quam in hac vita, à Christo, seu à Deo in Christo & per Christum accipimus: 
quę bifariam consideranda nobis est: Primùm, quatenus semel facta est in 
Christo capite & seruatore nostro, idque nostro [page 118] nomine, nostraque 
caussa. Deinde quatenus in nobis fit quotidie. Est autem haec praesentis vitae 
viuificatio, de quaiam loquitur, duplex, duplici mortis generi respondens, 
morti scilicet infernali, & mortispirituali.  
 
1. Prima est viuificatio, qua liberamur à reatu mortis aeternae & infernalis, & 
contrà donamur iure vitae aeternae. Prior haec viuificatio fit per expiationem 
remissionemque peccatorum. Hac enim facta & impetrata, liberamur à reatu 
mortis aeternae, & donamur iure vitae aeternae, atque coelestis. Haec est 
prima.  
 
2. Altera viuificatio est, qua à morte spirituali, in vitam spiritualem 
traducimur atque eripimur: vt mortui iam peccato, viuamus, Deo. Haec fit per 
communicationem Spiritus Christi, nos mortificantis peccato, viuificantis 
autem Deo. Harum viuificationum, quatenus fiunt in nobis, priorem 
iustificationem: alteram regenerationem ac fanctificationem appellare 
solemus, iuxta consuetudinem sacrarum literarum. Nunc vtraque 
consideranda nobis est primùm in Christo, deinde in nobis.  
 
Ad primam igitur quod attinet, Nos Deus in Christi persona viuificauit, 
quando per mortem Christi, expiato peccato, omnes Electos, quotquot fuerant 
à condito orbe, & futuri erant in finem vsque, tanquam membra Christi in 
ipso capite considerata, liberauit à reatu mortis infernalis, vt ante dixi, & 
donauit iure vitae coelestis atque aeternae. In nobis verò ipsis, nos reapse 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  40 
 

viuificat hoc primo viuificationis genere, cùm donatos fide in Christum, 
donat etiam remissione peccatorum, & iustitiae Christi imputatione, & ita 
iustificat. Tunc enim reipsa liberamur reatu mortis aeternae, & donamur iure 
vitae coelestis atque diuinae: dicente Christo, Ioh. 3.v. 5. Qui credit in me, 
non venit in iudicium, sed transit amorte in vitam. Item, Qui credit in me, 
habet (iam) vitam aeternam, quia ius habet certum illius coelestis 
haereditatis. Ita iustificatio nostri, est prima nostri viuificatio.  
 
At, inquies, Apostolus ait, Deum nos viuificasse vnà cum Christo: oportuit 
igitur & ipsum reatu mortis aeternae liberatum fuisse, si hoc primo 
viuificationis genere, cum ipso Christo fuimus viuificati. Quis autem dicat 
Christum, qui nunquam peccauit, reatu mortis aeternae implicitum fuisse, quo 
postea liberatus sit?  
 
Resp. Persona Christi bifariam consideratur: Primum in se ipsa, quatenus & 
Deus & homo erat atque est. Hoc sanè modo fatemur, Christum nunquam vllo 
reatu fuisse obstrictum, multò minus aeternae mortis: cùm ipse etiam quâ 
homo, nullum vnquam peccatum admiserit. Proinde neque opus habuit 
huiuscemodi liberatione ac viuificatione. Alio modo consideratur Christus, 
quatenus constitutus fuit caput omnium Electorum, ac proinde quatenus in se 
sustinebat omnes nos, vt caput membra sibi habet adiuncta. Hoc modo 
Christus recepit in se omnes nostras iniquitates, imò Pater omnes in illum 
posuit; vt ait Iesa, cap. 53. ita vt sicut postea tota illius iustitia nobis fuit 
imputata & imputatur: Sic illi omnes nostrae iniustitiae & peccata tanquam 
capiti fuerint imputata à Patre. Hac ratione reus fuit mortis, propter peccata 
nostra in eum posita, & illius tanquam propria effecta. Quando igitur Christi 
morte, peccata quae in ipso erant posita, expiata fuerunt: tum fuit Christus 
tanquam caput, & nos vna cum illo tanquam membra, reatu aeternae mortis 
liberati, & iure aeternae vitae donati: vt meritò dictum Apostoli de hoc 
quoque primo viuificationis genere interpretati simus, Deus nos mortuos, id 
est reos aeternae mortis existentes, vnà cum Christo viuificauit.  
 
Ad alterum quod attinet viuificationis genus, nempe à morte spirituali, ad 
vitam spiritualem & sanctam: tunc Deus nos in Christi persona viuificauit, 
quando Christum passum & mortuum secundùm carnem, reddito illi spiritu, 
quem Patri commendauerat, viuificauit, & ad nouum vitae genus euocauit, ad 
vitam scilicet spiritualem, atque coelestem, replens illum, quatenus homo 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  41 
 

erat, omnibus Spiritus sancti donis. Tunc enim & nos in ipso viuificauit. In 
nostris verò personis, nos reipsa viuificat hoc secundo viuificationis genere, 
quando communicato nobis suo Spiritu, sanctificat & regenerat nos; 
liberatque a seruitute peccati, & facit, vt peccato mortui, vinamus Deo, vt est 
ad Roman. 6. Haec de primo membro, vbi (vt iam dictum est) nomine 
viuificationis, beneficia Dei significauit Apostolus, quae in hac vita partim 
accepimus in persona Christi, partim quotidie accipimus per Spiritum Christi 
in nobis ipsis, nempe iustificationem & regenerationem.  
 
2. Alterum membrum per parenthesin ita habet, Gratia estis seruati. Quidam 
volunt hanc particulam ab aliquo, non ab Apostolo, insertam & interpositam 
fuisse, non opportunè, nec suo loco: quòd ea postea repetatur vers. 8. Sed non 
subscribo: nec facilè concedam aliquid sacris literis vel additum, vel 
detractum fuisse. Si aperiatur haec fenestra infidelibus & haereticis: quid non 
audebunt contra nos? Sentio igitur ab Apostolo interpositam fuisse: & id non 
sine caussa. Caussam enim voluit ostendere primam nostrae salutis, esse 
gratiam Dei, id est, gratuitum illum & aeternum fauorem, quo nos reliquis 
neglectis, complexus est in CHRISTO, in eo nos eligendo: & vndenam ortum 
habuerit dilectio & misericordia, [page 119] de quibus antea, nempe à gratia. 
Praeterea hic fuit scopus Apostoli, demonstrare totam salutem nostram esse 
gratuitam, non ex operibus. Non igitur mirum, quòd eam inseruerit, & postea 
etiam infra repetat.  
 
[Ver. 6.] Et conresuscitauit, & consedere fecit in supercoelestibus (locis) in 
Christo Iesu.  
 
Diximus beneficia Dei in Christo, duplicis esse generis: alia quae in hac vita 
accepimus & accipimus quotidie: alia quae in futuro saeculo plenè & perfectè 
sumus accepturi. Primi generis diximus significata fuisse nomine 
viuificationis, qua viuificati sumus primò in persona Christi, quod, quando, & 
quomodo factum sit, docuimus: secundò in nobis ipsis reapse: Et hanc 
viuificationem esse tum iustificationem, tum regenerationem nostri.  
 
Nunc ad beneficia secundi generis transit Apostolus: & duobus verbis ea 
explicat, Resurgendi, & sedendi in coelo: quorum primum ad resurrectionem 
corporum pertinet, alterum ad plenam aeternae vitae possessionem. Sed haec 
etiam beneficia, duplicem habent considerationem (sicut & de viuificatione 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  42 
 

diximus) vnam in Christo, alteram in nobis ipsis. Deus in persona Christi, 
tanquam in capite nostro, nos vnà cum illo resuscitauit à mortuis, quando 
corpus Christi resumto spiritu suo viuificatum, è sepulchro excitauit. Tunc 
autem consedere nos fecit cum Christo in coelo, quando illum fecit sedere ad 
dexteram suam in illis supercoelestibus locis, & aeterna frui gloria, ac 
beatitudine, & rerum omnium potiri. Haec prima est horum beneficiorum 
consideratio: in persona scilicet Christi.  
 
In nobis autem ipsis reapse beneficia ista suum habebunt complementum, 
cùm nostra corpora resumtis animis, excitabuntur à mortuis, ac resurgent ad 
vitam immortalem, vitaque fruentur sempiterna. Hic alter modus, quo 
intelligenda & consideranda esse diximus nostri resurrectionem & sessionem 
in coelo, non videtur opus habere longiore explicatione, quoniam omnes 
intelligunt, nostra corpora verè resurrectura, & nos reipsafuturos in coelis 
cum Christo, aeternaque gloria fruituros. Sed de priori non inter omnes 
conuenit, nempe quomodo intelligendum sit, nos iam cum CHRISTO reuera 
resurrexisse, & cum illo in supercoelestibus sedere.  
 
Quidam quod de resurrectione scribit Apostolus, referunt ad spiritualem 
resurrectionem, quae fit à morte spirituali, ad vitam spiritualem, qua non 
amplius peccato, sed Deo viuitur, iustitiaeque seruitur: Et huc aiunt pertinere 
dictum Apostoli Roman. 6. Nos baptizatos fuisse in mortem Christi (vt 
scilicet moreremur peccato) & cum illo excitatos à mortuis, vt in nouitate 
vitae ambulemus. Sed hoc beneficium diximus significatum fuisse nomine 
viuificationis: de quo dictum est versu superiori. Itaque interpretes ferè 
omnes de resurrectione corporum intelligunt: & meritò. Sed in sensu 
verborum, quomodo iam simus resuscitati à mortuis, non eadem est omnium 
sententia: alijs dicentibus, nos resuscitatos cum Christo fuisse, νῦν μὲν τῇ 
δυνάμει, ὕστερον δὲ καὶ ἐνεργεία (sed etiam ante Christi resurrectionem 
omnes pij resurrexerant δυνάμει:) Alijs asserentibus, dici nos resuscitatos, 
propter certitudinem, quam ex resurrectione Christi concepimus: sed omnes 
pij à condito orbe de hac fuerunt certi, sicut de futura Christi resurrectione, 
caussa nostrę. Apostolus autem ait, Nos conresuscitatos iam esse cum 
Christo, id est, quando Christus fuit suscitatus à mortuis, nos quoque fuisse 
cum illo resuscitatos: cùm tamen nondum essemus in rerum natura, multò 
minus à mortuis excitati.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  43 
 

Altera igitur Scholiastae interpretatio, veram affert huius loci intelligentiam. 
Ait enim nos, in Christo, tanquam in capite, & tanquam in primitijs 
resurgentium, excitatos fuisse: Et ita etiam de sessione in coelis idem 
confirmat. Quando enim in veteri Testamento benedicebantur primitiae 
frugum & aliarum rerum, dicebantur & reliquae fruges benedici ac benedictae 
esse in primitijs: Quomodo? potentine, aut spe, hoc est, quia certò essent & 
ipsae postmodum benedicendae? Minimè verò, sed actu erant benedictae: 
licet in templum non essent perlatae, nec Sacerdotis benedictio immediatè 
super illas cecidisset. Quomodo igitur erant actu benedictae? In primitijs 
ipsis. Quid ita? quia in primitijs continebantur omnes relique eiusdem generis 
fruges & res. Si item quis conijciatur in profluentem, ibique maneat per 
triduum, & postmodum excitetur inde potentia diuina, ita vt capite solo 
extans ex aquis, inde enatet, reliquis corporis membris sub aquis manentibus: 
annon tamen reliqua membra dicentur ex aquis liberata esse atque erepta? 
Omnino, & verissimè, sed quomodo, cùm adhuc sub aquis lateant? Quia cum 
capite coniuncta sunt, ideo etiam in capite verè dicuntur actu ex aquis liberata 
esse. Si maritus & primogenitus absens à corpore & à fratribus, aliquod 
occupet Regnum, suo & vxoris, & fratrum nomine: annon dicentur & vxor & 
fratres iam actu, regnum illud cum marito, & fratre primogenito occupasse? 
Quomodo? Non δυνάμει, non certa spe, sed reipsa, quanquam ipsi, vtpote 
absentes, illo nondum in se ipsis fruantur, sed in fratre & marito. Christus est 
primitiae omnium mortuorum, est caput nostrum, est sponsus totius 
Ecclesiae, & primogenitus inter multos fratres. Quicquid ille obtinuit, illud & 
nos in eo reipsa obtinuisse dicimur, victoriam contra mortem, [page 120] 
resurrectionem, haereditatem aeternae vitae; quanquam in plenam 
possessionem nondum perducti sumus. Actu enim ius in nobis iam habemus 
illius beatae resurrectionis, & gloriosae sessionis in Christi regno, & verò 
etiam possessionem, sed in capite tantùm. Possidet enim regnum illud 
Christus, non suo tantùm, sed nostro etiam nomine. Haec est prima & 
immediata, eaque verissima huius loci intelligentia: ex qua pendet altera, 
nimirum de certitudine illa, quacertò nouimus tandem fore, vt nostra etiam 
corpora reapse resurgant gloriosa, sedeantque, id est, regnent cum Christo in 
coelis. Quid ita? quia iam ibi habemus caput nostrum, cui triplici, eoque 
indissolubili nexu copulati sumus: nexu aeternae praedestinationis, nexu 
carnis, & nexu spiritus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  44 
 

1. Primùm enim ita in Christo electi fuimus, vt essemus eius membra, & pro 
eius membris agniti fuimus à Patre. Hic est primus nexus.  
 
2. Deinde ipse Filius carnem nostram sumendo, sibique hypostatica vnione 
copulando, sese nobis adglutinauit, vt de spirituali coniugio disserens 
Apostolus, docuit: Hic est secundus.  
 
3. Rursus suo nobis communicato Spiritu, nos sibi arctissimè coniunxit, 
faciens nos carnem de carne sua, & ossa de ossibus suis. Quid igitur mirum, 
quòd dicamus nos iam verè non δυνάμει, sed ἐνεργείᾳ resurrexisse, & in 
coelis sedere, nempe in capite nostro: tanta cum sit vnio inter eum, & inter 
nos? Et sic locuti sunt Patres, praesertim Tertullianus & Bernardus, in coelis 
nos esse & regnare, quia ibi caro nostra est & regnat.  
 
Ad hanc interpretationem pertinet, eamque confirmat quod in fine addit 
Apostolus, In Christo Iesu. Dixerat, Deum nos cum Christo resuscitato 
resuscitasse, & cum eo sedente in coelis, sedere fecisse: Et mox addit, In 
Christo Iesu. Non solùm cum Christo, sed in ipso etiam Christo ait nos 
resurrexisse, & sedere in coelis. Docet igitur se non loqui immediatè de eo 
quod futurum est de nobis, & in nobis ipsis, sed de eo quod accepimus iam, 
sed in Christo, tanquam capite nostro. Nos cum Christo iam surreximus, & 
nondum surreximus à mortuis: Et cum Christo iam sedemus in coelis, & 
nondum sedemus. Surreximus quidem & sedemus cum Christo, non 
simpliciter, sed in ipso tantùm CHRISTO, vt membra in capite: nondum verò 
surreximus, neque sedemus in coelo, nostris corporibus iam excitatis à 
mortuis, & in coelum euectis: sed tantùm huius resurrectionis & sessionis 
futurae, certissimam hoc facit spem, quia iam conresuscitati sumus in 
Christo, & iam consedemus in coelo in ipsius persona, tanquam membra in 
capite. Ergo quia omnino futurum est, vt etiam nostra haec misera corpora 
resurgant, ipsamet, & regnent in coelo cum Christo: Ideo respectu huius 
certitudinis, dicimur etiamnum resurrexisse, & sedere in coelis. Adde quòd 
mente etiam & spiritu, veri pij versantur in coelis, tanquam à mortuis excitati 
Coloss. 3. Philipp. 3. πολίτευμα nostrum in coelis est: Et totum hoc virtute 
Christi iam excitati à mortuis, & sedentis ad dexteram Patris.  
 
[Obser. 1.] Ita nunc apertis oculis videmus quanta sit non solùm misericordia, 
sed etiam potentia Dei erga nos qui credimus: de qua capite 1. dixerat, se 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  45 
 

precari Deum, daret nobis oculos, quibus possemus videre, quanta sit super 
excellens magnitudo potentiae roboris eius in nos qui credimus: & quam in 
Christo exeruit, cùm suscitaret eum à mortuis. Restabat vt declararet 
quomodo eam quoque erga nos patefaciat. Manens igitur in eodem proposito 
de diuina actione, qua suscitando Christum & sedere illum faciendo in 
coelestibus, suam in eo exeruit potentiam: concludit Deum eodem modo 
eandem suam potentiam declarasse erga nos: quia primùm viuificauit, 
resuscitauit, & sedere fecit nos in coelestibus, in persona Christi: Secundò, 
quia Spiritu Christi nos in nobis ipsis viuificauit, iustificauit, regenerauit, 
inque nouam vitam excitauit, & vt spiritu in coelis versemur efficit: Tertiò, 
quia iam certò excitaturus nos est à mortuis, & sedere facturus in coelis, vt 
hoc dici possit iam quodam modo esse factum. Nos itaque haec videmus, qui 
habemus oculos fidei: quantaque sit Dei potentia vnà cum misericordia 
bonaque voluntate, facilè intelligimus: Sed interim ipsi mundo, vita nostra 
abscondita est, nempe cum Christo in Deo [Col. 3.3]: Et ideo ab eo 
damnamur, persecutiones patimur, quemadmodum ante nos prior passus est 
Christus, vt famus hac etiam in parte ei similes, quem oportuit pati, & ita 
intrare in gloriam suam.  
 
Nos verò hac praediti cognitione, nos scilicet iam in coelo esse cum Christo, 
quid tam durum, difficile, ac molestum in mundo esse potest, quod non 
debeamus, possimusque superare?  
 
[Obser. 2.] Sicut verò haec doctrina subleuat mentes nostras ad coelum, & 
facit vt mente & affectu ibi versemur, vbi caput nostrum est, & nos in ipso 
sumus extra hunc mundum. Ita contrà, doctrina de vbiquitate, deque coelo 
vbiquitario, mentes hic depressas detinet, quando tam hîc est corpus Christi, 
quàm supra sphaeras coelestes.  
 
Hactenus [page 121] caussas salutis, magnitudinemque beneficiorum, quae 
Deus in Christo contulit Electis, tam Gentibus, quàm Iudaeis, cùm essent 
omnes mortui in peccatis, filij contumaciae, mancipia Diaboli, filij irae, 
paucis quidem verbis, sed summae sapientiae & maiestatis diuinae plenis 
explicauit Apostolus.  
 
Sequitur tertia particula:  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  46 
 

[Ver. 7.] Vt ostenderet in seculis superuenientibus superabundantes diuitias 
gratiae suae, in benignitate erga nos in Christo Iesu.  
 
Potuisset iste versus coniungi cum superioribus tribus, cùm hîc etiam 
caussam salutis in Christo praestitae contineat, nempe finalem: Placuit tamen 
seorsim explicare, quia videtur mihi finem continere non solùm, cur voluerit 
Iudaeos & Gentes, qui fuerunt ante nos, seruare ex gratia, & per mortem ac 
resurrectionem Christi, vt proximis tribus versibus explicatum est, verùm 
etiam cur hoc modo seruare voluerit, nempe permittendo prius omnes concipi 
in peccatis, nasci filios irae, ambulare in peccatis, facere voluntates carnis & 
cogitationum, fieri filios contumaciae, mancipiaque Satanę, sicut explicatum 
est primis tribus versibus: ac tum demum misso filio, qui illorum peccata 
expiaret sua morte, eos à peccatis liberatos viuificare, cum Christo à mortuis 
excitare, & cum eodem in supercoelestibus locis in tanta gloria collocare. 
Totius huius consilij diuini, caussa finalis, hìc explicari mihi videtur; ea est, 
vt hac ratione ingentes, & omnem humanum captum superantes diuitias 
gratiae suae, toti posteritati singulis temporibus ostenderet, & in seruatis 
Iudaeis ac Gentibus, tanquam in exemplari & speculo quodam illis qui post 
modum seruandi erant, contemplandas proponeret: & ita nos, qui secuturi 
eramus, haec quae gesta fuerunt, vel scripta legentes, vel audientes narrari, 
nunquam ob vlla quantumvis magna, & innumerabilia peccata, nunquam de 
misericordia & gratia Dei desperaremus: sed confugientes ad Christum, 
illumque animo fideli amplectentes, firma fide crederemus, Deum non minus 
erga nos futurum in Christo liberalem dispensandis diuitijs suae 
misericordiae, quàm fuerit erga Patres nostros: ac proinde persuasum 
haberemus, propter eandem misericordiam nos quoque esse iam in Christo 
viuificatos, condonatis peccatis, resuscitatos item & collocatos in coelo, & 
tandem cum corporibus etiam istis nos futuros in coelo cum Christo, 
aeternaque felicitate fruituros, atque ita Deum perpetuò glorificaremus, 
immensamque eius erga nos in Christo bonitatem praedicaremus.  
 
Haec est finis illa quam hîc tradit Apostolus de consilio diuino in seruandis 
per Christum, & in Christo electis omnibus, mortuis in peccatis, vt semper 
posteri, audita & credita misericordia de mortuis in Christo facta, ipsi quoque 
eiusdem fierent participes, per fidem in eundem Christum.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  47 
 

[Membra. v.7.] Sunt autem tria membra huius versus: Pri Memoramo explicat 
finem, dicendo: Vt ostenderet super excellentes, seu immensas diuitias 
gratiae suae. Altero docet, quibus nam & quando hunc finem voluit 
ostendere, eoque praedicari & offerri has diuitias gratiae suae posteris 
omnibus, qui seculis superuenientibus futuri erant in finem vsque mundi. 
Tertio docet, quomodo voluit ostendere: ait, in benignitate erga nos in 
Christo Iesu: id est, per benignitatem illam, quam in Christo capite nobis 
praestitit, posteris praedicatam. Illud igitur erga Nos, intellige Paulum, 
illosque fideles omnes, tam Gentiles, quàm Iudaeos, qui fuerant ab aduentu 
Christi vsque ad ea tempora quibus haec scribebat. Facit enim discrimen inter 
eos, qui tum erant electi ac pij, & inter illos, qui futuri erant in seculis 
superuenturis. Ita sensus est perspicuus, Per benignitatem Dei, defunctis 
Patribus in Christo praestitam, posteris autem praedicatam, ipsos quoque 
posteros intellecturos, quantae sint diuitiae misericordiae & gratiae diuinae in 
Christo: eoque spem concepturos, Deum tam diuitem in misericordia, 
futurum erga se liberalem, si eundem Christum fide amplectantur, eique 
adglutinentur: & ita omnes credentes per eandem benignitatem & gratiam 
Dei, in Christo seruatum iri. Haec est genuina huius loci intelligentia, 
quanquam multi alij aliter interpretentur: nempe, ideo Deum nos in hoc 
seculo spiritualiter viuificasse & resuscitasse cum Christo, & per spem sedere 
fecisse in coelo: vt postea in futuro seculo, immensas diuitias suae 
misericordiae & gratiae reapse nobis ostendat, cùm scilicet reipsa nos 
excitabit à mortuis, & collocabit in regno coelorum, per eandem suam 
benignitatem, quam hactenus etiam communicauit in Christo Iesu. Atque huc 
spectare, quod alibi Apostolus ait. Quae oculus non vidit, nec auris audiuit, 
&c. [1 Cor. 2.]  
 
Sed primùm quidem illud verbum ἐνδείγνυμαι, non significat simpliciter 
ostendere, sed specimen rei praebere, & aliquid in exemplum proponere. 
Deinde non de alijs diuitijs loquitur, quàm de illis de quibus supra, Deus 
autem cùm diues sit in misericordia, conuiuificauit nos etiam cùm essemus 
mortui. Ideoque sensus non est, quòd Deus sit in coelo reipsa ostensurus 
ampliores diuitias, introducendo scilicet nos in regnum coelorum: sed quòd 
diuitias exhibitas olim Iudaeis & Gentibus, sit propositurus in exemplum, 
futuris populis omnibus. Tertiò, non dixit Apostolus, vt ostendat diuitias in 
seculo futuro (hoc est, in altera vita, vt isti interpretantur) sed in seculis 
superuenientibus, & perpetuò sibi succedentibus: [page 122] Est autem 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  48 
 

seculum, spatium 100. annorum. Significauit ergo Apostolus, Deum velle 
omnibus temporibus in finem vsque mundi, has diuitias gratiae suae olim 
praestitas Iudaeis & Gentibus, in posterum reliquis etiam Gentibus patefieri, 
& in exemplum proponi. In quem verò finem? vt etiam posteri earundem 
diuitiarum gratiae Dei participes fiant, credendo Euangelio, quo hae diuitiae 
praedicantur, proponuntur, exhibentur. Denique Apostolus ipse in 1. ad 
Timotha, exemplo sui, ostendit quomodo locus etiam iste, qui est de 
misericordia Dei, tùm sibi tùm alijs Iudaeis & Gentibus praestita, 
intelligendus sit. 
 
Primùm ait, Christum venisse in mundum, vt peccatores saluos faceret, 
quorum primus (inquit) ego sum. Deinde subdit, Sed ideo misertus est mei, vt 
in me, primò ἐνδείξηται (idem est verbum quod etiam hîc) ostenderet Iesus 
Christuomnem clementiam, πρὸς ὑποτόπωσιν, id est, ad exemplar τῶν 
μελλόντων πιστέυειν ἐπʼ αὐτῷ, in vitam aeternam: id est, ideo in me magnam 
suam declarauit misericordiam, vt essem ego alijs exemplar misericordiae 
Dei, eoque vt illi credendo in Christum, & fidendo misericordiae Dei, vitam 
consequerentur aeternam. Non alio sensu locutus est etiam hîc ad Ephesios. 
Confirmatur à contrario. In quem finem Deus tam seueras, sed iustissimas 
tamen poenas sumsit de Angelis peccantibus, de hominibus tempore Noae, de 
Sodomitis tempore Loti? Vt in illis ostenderet magnitudinem suae irae 
aduersus peccata, per omnia secula in finem vsque mundi: quò disceremus 
omnes timere Deum, & euitare similia flagitia. Hoc est quod Petrus vsus est 
his exemplis ad incutiendum alijs timorem irae Dei in 2. Epist. cap. 2. [2 Pet. 
2.]  
 
Ita contrà, magnas diuitias suę misericordiae praestitit ac communicauit 
Apostolis, & alijs tunc temporis credentibus in Christum: vt in illis sanctis ac 
fidelibus, declararet & nobis posteris, quantae diuitiae bonitatis diuinae nos & 
alios in Christum credentes maneant: atque ita confirmemur in fide de salute 
aeterna per solum Iesum Christum, in quo solo hae diuitiae coelestes 
communicantur.  
 
[Obser. 1] Primò obseruandus est hic locus, quia inde discimus, quid 
sperandum sit nobis & alijs omnibus credentibus in Christum: illae nimirum 
diuitiae, illique thesauri bonitatis diuinae, quos etiam Prophetis, & Apostolis, 
alijsque primis fidelibus, partim in hoc mundo, partim in coelo communicauit 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  49 
 

Deus in Christo, & per Christum. Imò discimus, quicquid praestitum est 
capiti nostro Christo, id toti eius corpori, eoque singulis membris partim iam 
esse praestitum, partim etiam amplius praestandum esse, gloriosam scilicet 
resurrectionem, & sessionem in coelo, hoc est, plenam aeternae coelestisque 
haereditatis possessionem. 
 
[2.] Secundò obseruandum & illud, quòd repetit de superexcellentibus istis 
diuitijs gratiae Dei: diximus nonnihil antea. Addam tamen & hoc, quòd 
Ambrosius ait, inde apparere quàm diues sit aliquis, si de suis diuitijs 
communicet abundè omnibus petentibus: quid verò si etiam non petentes 
quaerat, vt eis communicet? Talis est Deus. Addamus verò nos, ex altera 
particula, nempe superuenientibus seculis, addamus inquam, quid si talis 
diues communicet suas diuitias omnibus & petentibus & non petentibus, non 
vno die aut mense, aut anno, sed semper, omnibusque seculis? argumento 
fuerit, diuitias esse verè super excellentes, quae nunquam exhauriuntur. Hoc 
facit Deus. Proinde.  
 
[3.] Tertiò obseruandum, Deum suas diuitias patefacere, & demonstrare 
omnibus seculis, non solùm praedicatione, sed etiam perpetua 
communicatione ita vt nunquam deficiant, nec deficere possint. Tam amplae 
sunt iam nobis, qui viuimus post Christum natum, seculo decimo sexto, quàm 
fuerunt etiam primo seculo, seu prima annorum centuria. Annon & solis 
splendor tam lucidus est, & tam amplè se diffunditiam, quàm etiam antè & ab 
initio mundi? multò minus exhauriri possunt diuitiae misericordiae & 
bonitatis Dei. Ac si tam efficax fuit malum Adae, vt nunquam cessarit, aut 
cesset, quin ex aequo omnes posteros, omnibusque seculis inuadat: putabimus 
ne beneficium Christi & Thesauros misericordiae Dei minoris esse 
efficacitatis, aut exhauriri posse? Apostolus docet ad Rom. 5. longè maius 
esse beneficium Christi, maleficio Adami. Nemo igitur diffidat, nemo 
desperet, sed omnes Christum amplectamur, & salui erimus.  
 
[4.] Quartò obseruandum, in quem vsum proponantur sancti Prophetae, 
Apostoli, Martyres: in eum nimirum vsum, in quem etiam Deus gratiae suae 
diuitias in illis collocauit: nempe, non vt inuocentur, adorentur à nobis, sed vt 
in ijs tanquam in speculis, diuitias bonitatis diuinae contemplemur, indeque 
fiduciam concipiamus in Deum & in Iesum Christum: quòd cùm ipsi sicut & 
nos fuerint suâ naturâ concepti in peccatis, nati filij irae, multaque admiserint 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  50 
 

scelera; quia tamen crediderunt in Christum, Deus illos conuiuificarit cum 
Christo, Spiritu suo repleuerit, & in coelum adduxerit: Futurum igitur vt & 
nos repleat diuitijs bonitatis suae, si firmam fidem in Christum retineamus. 
Quò pertinet illud, Quaecunque scripta sunt, ad nostram doctrinam scripta 
sunt: vt per patientiam & consolationem scripturarum, spem habeamus. 
[Rom. 15.] Vnde etiam sequitur, sicut Patres, maioresque nostri, qui 
decesserunt in Domino, exemplaria nobis fuerunt ingentium opum 
misericordiae Dei: sic nos si constantes simus in fide Christi, futuros nostris 
posteris instar speculorum, in quibus contemplantes quantę sint diuitiae 
benignitatis & gratiae diuinae, ipsi quoque [page 123] confidant se propter 
Christum, consecuturos misericordiam, omnium peccatorum remissionem, 
vitam aeternam. Hoc enim modo cum alij alijs sint exemplaria misericordiae 
immensae erga credentes in Christum: vnius salus, alterius adiuuat 
promouetque salutem.  
 
Quintò obseruandum: cùm tantae sint diuitiae gratiae Dei, & misericordiae 
per se, quia immensae, & inexhaustae: quid cogitandum de illis Dei diuitijs 
est, cùm accesserit thesaurus meritorum Christi? Siue igitur quaeramus 
misericordiam, siue merita, vtrumque habemus in Christo immensum & in 
exhaustum, & nunquam deficiens. Quis igitur de salute sui dubitare queat, si 
Christum fide retineat? Est haec doctrina vt certissima, sic omnis 
consolationis plenissima.  
 
Sequitur nunc quarta particula huius prioris contectus.  
 
[Textus] 8. Gratia enim estis seruati, per fidem: idque non ex vobis: Dei 
donum est.  
 
9. Non ex operibus, ne quis glorietur:  
 
10. Ipsius enim opus sumus, conditi in Christo Iesu ad opera bona, quae 
Deus praeparauit, vt in ijs ambulemus.  
 
Summa horum versuum, haec est.  
 
Primùm, confirmat praecedentem doctrinam, salutem nostri, totam esse 
gratuitam. Hoc enim est illud ipsum, quod & superioribus versibus, & hoc 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  51 
 

praesenti contextu cumprimis confirmare voluit Apostolus: Ac proinde ijs 
tribus versibus idem repetit, quanquam diuersis verbis, modò affirmando, nos 
per gratiam esse seruatos, modò negando, nos ex operibus nostris consecutos 
esse, aut consequi posse salutem. Affirmat ter, primùm dicendo: Gratia estis 
seruati: secundò, dicendo: Dei donum est, nempe tota salus vestra: tertiò, 
dicendo: Ipsius opus sumus (seu factura) creati in Christo Iesu. negat verò 
bis salutem esse ex operibus nostris, Primùm, dicendo, idque non ex vobis: 
Secundò, dicendo, non ex operibus, addita etiam ratione finali, Ne quis 
glorietur. Ita apparet hoc esse praecipuum caput, quod Apostolus his tribus 
versibus probare voluit: Nos gratis seruari ex misericordia Dei, et propter 
solius Christi merita: cuius rei confirmationes & argumenta ad finem huius 
prioris partis colligam, tum ex praecedentibus, tum ex iis tribus versibus.  
 
2. Secundo verò loco, cùm supra explicarit. caussas efficientes salutis nostrae, 
nec non & impulsiuas, & verò etiam finalem quandam tantae erga tam 
miseros praestitae misericordiae: hîc tradit caussam instrumentalem, qua 
salus percipitur: haec est fides in Christum, ideo ait, Seruati estis gratia per 
fidem: quasi dicat, salute & gratia per fidem recepta.  
 
3. Tertiò, docet de bonis operibus, Etsi per illa non iustificemur: ea tamen non 
separari à iustitia, aut à fide, & effecta esse gratiae, Deumque velle, vt in eis 
ambulemus, hoc est, vitam nostram transigamus, donec in aeternam vitam, 
coelestisque haereditatis possessionem introducamur. Ita hîc insignem locum 
de bonis operibus, tradit nobis Apostolus. Nunc singula percurro.  
 
Versus octaui tria sunt membra: primum est hoc, Gratia enim estis seruati per 
fidem. Illud γὰρ τῇ γὰρ χάριτί estis seruati: potest & ἀιτιολογίαν continere, & 
explicationem.  
 
Ἀιτιολογίαν, eius scilicet quod dixerat, versu praecedenti, Deum voluisse 
ostendere diuitias gratiae suae: cur appellantur à Paulo diuitiae gratiae? Quia 
(inquit) Gratia seruati estis: haec enim est fons salutis vestrae; vnde & 
dilectio, & misericordia & merita Christi, immò & fides vestra, bonaque 
opera omnia, & vita aeterna, eoque tota salus. Potest etiam habere 
explicationem illius χρηστότητος, de quaproxime dixerat, Deum voluisse 
ostendere diuitias gratiae suae, posteris successiuè per omnia secula, 
Quomodo? Per benignitatem (dixit) erga nos in Christo Iesu: qua scilicet erga 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  52 
 

nos vsus est in Christo. Quaenam ista est χρηστότης, seu quanam in re 
consistit? in hoc, quòd gratia sua vos seruauit, & non ex operibus vestris, 
quae nulla habebatis bona: donata etiam fide, qua salutem perciperetis. At 
non haec est magna benignitas Dei erga nos? Haec magis placet interpretatio, 
quia similem locum habemus etiam ad Titum 3. At postquam ηχρστότης καὶ 
φιλανθρωπία apparuit seruatoris nostri: Non ex operibus iustitiae quae 
fecerimus nos, sed secundum misericordiam suam saluos nos fecit, per 
lauacrum regenerationis.  
 
In hoc igitur apparet, quanta fuerit & sit ἢ χρηστότης Der erga nos in Christo, 
quia non expectatis nostris bonis operibus, praeuenit, nos sua gratia & 
seruauit.  
 
Quòd verò ait, Seruati estis, non solùm iustificationem, sed totam salutem 
intelligit Apostolus, vt liquet ex toto contextu, vbi resurrectionis etiam & 
sessionis in coelo mentionem fecit, dicendo: nos esse reluscitatos, & sedere in 
coelis.  
 
Ita hinc intelligimus, contra Sophistas, non solùm primam (vt vocant) 
iustificationem: sed etiam secundam, adeoque totam salutem, soli gratiae 
adscribi: negari autem operibus nostris omnibus, tam post, quàm ante 
iustificationem praestitis, si in se considerentur.  
 
[Quastio. 1.] Quomodo verò ait, Nos iam seruatos esse, cùm nondum simus 
plenam salutem consecuti? Ex ijs quae supra dicta sunt, liquet responsio: Nos 
primùm in Christo capite, plenam salutem consecutos esse: Secundò, in nobis 
ita inchoatam esse salutem, vt tam certò sit perficienda, quàm certum etiam 
est, eam esse inchoatam in nobis, & perfectam in Christo: Itaque propter hanc 
[page 124] certissimam spem, dicimur iam esse seruati. Quò illud Apostoli 
spectat ad Roman. Spe (certissima) salui facti sumus. [Rom. 8.] Etsi enim 
adhuc in nobis haereat peccatum, & subinde labamur: tamen primùm quidem 
nulla peccata imputantur, nihilque damnationis est in ijs, qui sunt in Christo 
Iesu, qui non secundum carnem ambulant. [Rom. 8.] Deinde contrà, in 
conspectu Dei reputamur iustissimi, & non habemur amplius pro perditis, sed 
pro perfectè seruatis, quatenus nos in Christo considerat Deus. Tertiò, Spiritus 
sanctus in nobis regnans mortificat peccatum, & facit vt eius reliquiae non 
possint nobis esse mortiferae. Adde, quòd certissimè ventura est mors, per 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  53 
 

quam peccato etiam inhabitante liberabimur. Ijs igitur de caussis rectè dixit 
Apostolus, nos iam esse seruatos.  
 
 [Questio. 2.] Cur verò Apostolus, cùm ante dixerit, tam de se, & Iudaeis, 
quàm de Gentibus, Deum suam benignitatem in Christo erga se declarasse, τῇ 
χρστότητι (inquit) erga nos: nunc ad solos Gentiles conuertens sermonem, ait, 
Sernati estis? cur non, Seruati enim sumus gratia?  
 
Resp. Non excludit se aut alios Iudaeos, nam post ver. 10. ait, de omnibus, 
Ipsius enim opus sumus, conditi in Christo. Sed de Gentibus hoc inprimis 
expressit: Gratia seruati estis, quia ad ipsos Gratiam Dei non pertinere 
putabant Pseudoapostoli, nisi legem Mosis admitterent: & salutem volebant 
perfici per opera. Immò Apostolus, lam vos, inquit, estis seruati Gratia Dei: vt 
non sint vobis ad salutem necessaria opera legis. Accedit alia ratio: quia 
Gentibus nulla facta fuerat promissio, sicut Iudaeis, ideo ex meragratia eos 
seruatos esse vbique inculcat. Et hoc discrimen Rom. 15. adfert Apostolus, 
dicendo: Christum factum esse ministrum circumcisionis, pro veritate, ad 
confirmandas promissiones Patribus factas: pro veritate (inquit) id est, vt 
appareret Deus verax in suis promissis. De Gentibus autem subdit, dicendo, 
Et vt Gentes pro misericordia glorificent, Deum. Audis discrimen? Deus enim 
videbatur aliquid debere Iudaeis, quia se obstrinxerat promissionibus, 
gratuitis tamen: Sed Gentibus nil, quia non ita promiserat illis, sicut Iudaeis: 
idcirco quòd sint vocati ad Christum & seruati Gentiles, gratiae soli & 
misericordię id solet semper Apostolus adscribere: quanquam neque Iudaei 
alia ratione seruantur, quàm per gratiam, si singulae spectentur personae.  
 
Quid autem voce Gratiae intelligat, pauIo ante dictum est: nempe non quaeuis 
dona Spiritus sancti gratuita, quae & ipsa nomine Gratię nonnunquam 
significantur: neque etiam habitus aliquis (vt nonnulli fingunt) infusus, seu 
patibilis qualitas, vt alij loquuntur, per quam iustificemur, quae significatio 
nullum habet testimonium in sacris literis, sed illorum opinio falsissima est: 
Verùm significatur fauor Dei gratuitus, quo nos in Christo ab aeterno 
complexus est, vnde dilectio atque misericordia, & tota salus nostri oritur: 
quenadmodum fusè disseruimus in libro de attributis Dei, cap. de Gratia. [De 
Attributis lib. 4. cap. 2.]  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  54 
 

Excludit autem haec vox sua significatione omnia humana opera atque 
merita: iuxta illud Apostoli, Roman. 11. Si ex gratia, non ex operibus: alioqui 
gratia, iam non est gratia. Quo ex loco collegit Augustinus, & ait, Gratia non 
est gratia vllo modo, si non est gratuita omni modo.  
 
Proinde haec propositio, Gratia estis seruati, non solùm propositio est, sed sui 
etiam confirmationem adiunctam habet: Est enim sensus, Vos sola gratia, 
simpliciter & absolutè seruati estis, ita vt vestra salus omnibus modis tota sit 
gratuita. quid ita? quia gratis salui facti estis. Gratia autem non est vllo modo, 
si non sit gratuita omni modo.  
 
Sed addit, per fidem, scilicet vestram. Quomodo igitur sola Dei gratia; si 
etiam per fidem suam seruati fuerunt Ephesij: ac proinde quomodo illorum 
salus gratuita fuit omnimodo? Resp. Fides non hîc consideratur vt opus 
quoddam nostrum, à Deo in nobis excitatum: sed vt instrumentum, quo 
recipimus & amplectimur salutem, ac gratiam. Est autem necesse accipias 
salutem & gratiam, si seruari velis. Quomodo verò recipitur? per fidem, seu 
manu fidei. Inde fit, vt licet gratia, & salus detur gratis, & citra opera nostra: 
recipi tamen non possit, nisi fidei manu eam apprehendas. Non igitur fides 
iustificat propriè, aut seruat vel in totum, vel ex parte, sed tantùm salutem & 
iustitiam recipit: Et eatenus dicitur seruare, quatenus salutem recipit. Itaque 
instrumentum est, salutem recipiens, non autem promerens. Solet tamen 
etiam dici seruare & iustificare, respectu obiecti, id est, Christi apprehensi, 
qui propriè iustificat sua gratia. Itaque Fides, tantum abest vt aliquid detrahat 
Gratię, vt Gratia sine fide in nobis (de adultis loquimur) locum habere non 
possit. Ideo in sacris literis optimè inter se coniunguntur: cùm tamen aliud 
effectum sit Gratiae, aliud autem Fidei. Itaque Fides quatenus instrumentum 
est recipiens salutem, nihil impedit, quin salus tota sit gratuita: quia in 
iustificatione & salute nostri propriè promeretur nihil, sed tantùm recipit. Et 
ita meritò etiam Apostolus vtrumque coniungit, Gratiam, & Fidem: quia vna 
recipitur, altera recipit: vna verò efficienter saluat, altera dicitur seruare, quia 
salutem recipit.  
 
Quid autem Fidei nomine intelligamus, declaratum fuit in capite primo, in 
loco deFide. 
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  55 
 

[Questio: Objectio de fide infantum. 1.]Si fide recipitur [page 125] salus, 
quomodo igitur sernantur infantes, qui fide carent? Resp. Primùm, Fides, qua 
quae nobis praedicata & cognita sunt, credimus, non requiritur nisi ab illis, 
qui etiam possunt verbum audire & intelligere: Fides enim est ex auditu. 
[Rom. 10.] Cùm igitur pueri non possint, etiamsi essent in natura integra, 
audire: neque etiam ab illis haec fides exigitur.  
 
2. Secundò, Spiritum habent Fidei, hoc est, Spiritum sanctum, qui salutem 
illis applicat atque communicat.  
 
Vocant alij fidem occultam, nempe ipsis etiam infantibus: alij fidem 
habitualem, habitu scilicet infuso à Spiritu sancto: alij aliter. Sed magis placet 
vti locutione Spiritus sancti, qui ait, Habentes autem eundem Spiritum Fidei. 
Certè infantes actu non ratiocinantur, neque in vteris maternis existentes 
aliquid vident: quis tamen dicet, eos expertes esse animi, aut facultatis 
videndi? Si suas vires iam non exerunt ratio, & videndi facultas: exerent 
tamen, Deo volente, suo tempore. Interim tales infantes vt sunt verihomines, 
sic etiam in numero fidelium habendi sunt. Manifestum est, eos esse in 
foedere, & Christo insitos, si Spiritum habeant. Christi: hoc autem ad 
perceptionem salutis ex Christo, sufficit.  
 
Cùm igitur Apostolus dicit, Gratia Dei seruati estis per fidem, de adultis 
propriè eum loqui manifestum inde est, quia ad Ephesios qui à se audierant 
Euangelium, loquitur. Atque haec de primo membro.  
 
Alterum est, Idque non ex vobis.  
 
Confirmat propositionem affirmatiuam, Gratia estis seruati per fidem, 
negando esse ex nobis, hoc argumento: Vos non estis seruati ex vobis ipsis: 
Ergo Gratia seruari estis. Assumtum manifestum est ex praemissis: Qui 
mortui sunt, certè à seipsis non excitantur ad vitam, neque ad eam 
accipiendam aliquid è suo conferunt. Vos fuistis mortui in peccatis. Quòd 
igitur viuificati à Deo & seruati sitis, hoc non est ex vobis, sed ex ipsius 
gratia: immò quòd etiam hoc modo seruati sitis, nempe per fidem, ex vobis 
non est, sed ex gratia Dei, qui fidem donauit, qua salutem gratis oblatam, 
reciperetis. Illud enim Idque, ad vtrumque est referendum: ad id, quod dixit, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  56 
 

Seruati estis, & ad illud, per Fidem. Itaque docet neutrum esse ex nobis: sed 
ex gratia Dei.  
 
Illud Non ex vobis, intelligo neque ex dignitate personarum vestrarum, neque 
ex viribus vestris, neque ex vllo vel desiderio vestro, vel petitione, seu ex 
inuocatione. Sic enim esse intelligendum docent superius dicta de mortuis per 
peccata. Mortui per peccata, & in peccatis, digni ne sunt, qui viuificentur? 
quid item virium habent mortui ad sui viuificationem? neque etiam petere 
possunt, vt viuificentur, mortui cùm sint. Ergo hoc membro tollit in negotio 
salutis nostrae, omnem personarum dignitatem, omnes nostras vires, omnia 
merita, imò omnem actionem, & relinquit tantummodo in nobis passionem, 
sed passionem perficientem: quemadmodum etiam Philosophi dixerunt, 
sensus sentiendo pati ab obiectis: sed has esse passiones, sensum perficientes. 
Sic fit in nostri iustificatione & salute. Opera enim Spiritus sancti, recipitur 
fides: Et per fidem salus. Sequitur ergo, Primùm sola gratia, nos seruari: 
Secundò, per solam fidem, salutem recipi, quae etiam effectus gratio est.  
 
Tertium membrum affirmat, quae modò dicta sunt: primò salutem nostram, 
deinde etiam fidem, per quam seruamur, non ex nobis esse, sed ex Deo 
vtrumque gratis donante. Dei (inquit) donum est. Si donum, & quidem Dei: 
Ergo gratuitum, quia indebitum, & ex mera liberalitate est. Quare tum tota 
salus, tum fides per quam seruati estis, ex mera sunt gratia Dei. Opponit enim 
hic donum indebitum, praemio debito. Esse autem salutem nostram, donum 
indebitum, liquet ex superioribus, vbi conclusit, omnes esse filios irae, filios 
contumaciae. Talibus certè hominibus, debetur mors aeterna, quia stipendium 
peccati mors. Si ergo non solùm liberentur reatu huius mortis, sed etiam vita 
donentur & seruentur, dato etiam medio, per quod vitam recipiant & salutem 
nempe fide: annon totum hoc fuerit singulare, & indebitum donum? Quòd si 
donum indebitum, ergo gratuitum: quare gratia salui fimus. Tale igitur est 
argumentum:  
 
[Argumentum Apostoli.] Quicquid datur dono, datur nullo ex debito, sed ex 
gratia. Quod enim debetur, donum non est, sed debita merces, & praemium.  
 
Atqui vobis donata est vita & salus. Hoc liquet, quia propter peccata vestra, 
debebatur mors, & damnatio aeterna. Quòd igitur seruati estis, hoc est ex 
gratia.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  57 
 

 
Emphasin autem habet particula Dei, Donum Dei. Nam cùm vera sit illa 
propositio apud omnes gentes, quod datur dono, illud ex gratia est, quia non 
debetur: ea multò magis locum habet in Deo erga nos: quia etiamsi non 
peccassemus, & peccato non commeruissemus aeternam mortem, nihil tamen 
nobis ille deberet, multò verò minus aeternam salutem. Ratio est, quia 
liberrimus & absolutissimus est Dominus noster: quos si etiam ab aeterno 
destinare voluisset aeternis cruciatibus pro sua libera voluntate, quae iniusta 
esse non potest, nullam nobis fecisset iniuriam: vt Apostolus docet ad Roman. 
9. de Reprobis. Aliquando homines alijs donant hominibus, sed non sine 
aliquo debito, vel consanguinitatis, vel affinitatis, vel amicitiae, vel officij 
alicuius [page 126] accepti: Item nonnunquam dona dantur vt aliquem nobis 
demereamur, & postea ab illo officia accipiamus. Ita fieri potest, vt dona non 
sint simpliciter & omni ex parte gratuita. At verò in Deo, nihil horum locum 
habet. Oportet igitur dona Dei simpliciter esse à gratia: quae si non sit 
gratuita omni modo, non erit gratia vllo modo.  
 
Quare firmissimum est Apostoli argumentum, Donum Dei est, quòd sitis 
seruati, idque per fidem vobis à Deo donatam, qua possitis salutem percipere: 
Ergo sola Dei Gratia seruati estis.  
 
Oritur hîc quaestiuncula, quae nonnullos exagitauit. Concludit hîc Apostolus, 
totam nostri salutem, esse à sola Gratia. Alibi tamen docet nos seruari per 
sanguinem & propter merita Christi: Et quidem hoc facit in altera huius 
capitis parte, vbi caussam materialem salutis nostrae propriè explicat.  
 
Quomodo igitur ex sola gratia est, & dono.  
 
Resp. Salus nostri omnium, & merum Dei donum est, gratiaque indebita, & 
praemium etiam est, idque debitum, sed diuersis respectibus. Respectu nostri 
ad Deum, merum est donum, vt ante explicatum est. Nam quòd etiam 
Christum dederit, qui pro nobis iustitiae Dei satisfaceret: totum illud fuit à 
gratia Dei, qua nos in Christo complexus est ab ęterno. Et hoc est quod hîc 
concludit Apostolus, aduersus Pseudoapostolos, qui opera legis necessaria ad 
salutem esse docebant.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  58 
 

At verò respectu Christi, qui pro nobis satis fecit iustitiae Dei, nosque suo 
redemit sanguine: praemium certè fuit, sanguinis & mortis Iesu Christi 
debitum. Empti estis (inquit Apostolus) pretio: Item dedit ἀντίλυτρον pro 
nobis. Et de hoc agit in altera etiam parte huius capitis. Non pugnant ergo 
inter se diuersis spectatis respectibus, nos seruatos esse gratia Dei, & meritis 
ac satisfactione Christi: Et salutem nostram, nostrique redemtionem esse 
donum Dei gratuitum, & esse pręmium, non nobis sed meritis Christi debitum 
Apostolus autem salutem nostram hîc considerauit, non respectu Christi, qui 
illam nobis acquisiuit sanguine suo, sed respectu nostri, qui eramus mortui in 
peccatis: Et hoc respectu dixit esse donum Dei, eoque totam gratuitam, & à 
gratia proficisci. Proinde cùm etiam loquitur de operibus, negatque illis eam 
deberi, vt modò sequitur, non de operibus Christi, sed de nostris verba facit. 
Quis enim nesciat operibus Christi, illiusque obedientiae, eam deberi? Sed 
nostris minimè debetur, cùm mors potius debeatur. Subdit igitur:  
 
[Ver. 9.] Non ex operibus, ne quis glorietur.  
 
Hîc duo habemus, primum confirmationem propositionis, Nos seruatos esse 
sola gratia: quid ita? quia ex operibus non estis (inquit) seruati. Non esse 
autem ex operibus bonis seruatos, comprobabit nouo argumento, versu 
insequenti, hoc est, 10. nempe quia bona opera non possunt fieri nisi à 
regenerato nouaque creatura. Ergo ante regenerationem, quae per solum 
Iesum Christum habetur, nimis stultum est dicere aliquem ex operibus seruari 
posse. Argumentum igitur tale est, quod hîc habemus:  
 
Vos non estis seruati ex operibus:  
 
Ergo ex sola gratia.  
 
Hic etiam apparet, gratiam & opera inter se pugnare, sibique inuicem esse 
contraria, non simpliciter (bona enim opera effecta sunt gratiae) sed 
secundum quid, hoc est, in officio iustificandi & seruandi: Quò pertinet illud 
ad Rom. Si per gratiam, iam non ex operibus, alioqui gratia non est gratia. 
[Rom. 11.]  
 
Gratia enim iustificamur, deinde iustificari, bona praestamus opera: vnde 
illud Augustini, Bona opera non praecedunt iustificandum, sed sequuntur 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  59 
 

iustificatum. Quomodo igitur bona opera, caussa esse possunt iustificationis? 
Ac quod dicimus de iustificatione, & regeneratione hîc inchota, idem de 
perfectissima regeneratione, quae erit in fine mundi concludimus, hoc modo: 
inchoata obedientia non praecedit regenerationem, sed sequitur: Ergo perfecta 
obedientia non praecedit, perfectam regenerationem, sed sequitur. Nam in 
coelo duntaxat, verè totam legem seruabimus, quae in dilectione Dei & 
proximi perfectissima consistit. Quare salus, nunquam ex operibus nostris 
pendet, sed semper ex gratia. Putant interpretes idem esse, quod supra dixit, 
vers. 8. Non ex vobis, cum eo quod hic ait, Non ex operibus. Ego tamen 
crediderim aliquid esse differentiae inter vnam & alteram locutionem: 
nimirum illa priore, tolli in genere à negotio salutis & conuersionis ad 
Christum, quicquid est in homine, omnem personae dignitatem, omnes 
facultates, vires, virtutes: posteriore verò, speciatim quicquid ab homine fit, 
quod speciem habeat boni operis.  
 
[Object.] Sed hic oritur quaestio, quomodo Apostolus neget ex operibus ante 
regenerationem factis, salutem contingere: cùm de operibus Cornelij dixerit 
Angelus, Orationes & Eleemosynas eius ascendisse in conspectum Domini. 
[Act 10.] Et Petrus ait, In veritate comperi, quòd Deus non sit acceptor 
personarum: sed quòd in omni gente quisquis timet Deum, et operatur 
iustitiam, is acceptus est illi.  
 
Resp. Primùm negamus opera, quae pręstitit Cornelius, & de quibus loquitur 
Angelus, & Petrus, fuisse ab illo facta absque cordis purificatione per 
Spiritum Dei: tametsi nondum vel distinctam perfectamque Christi 
cognitionem consecutus fuerit, vel Baptismum susceperit. Dixit enim Spiritus 
ad Petrum, Quod Deus purificauit, tu ne commune dixeris. Deinde licet ea 
opera non fuerint ingrata Deo, quia ex fide & ex corde purificato facta [page 
127] fuerunt: negamus tamen inde potuisse iustificari aut seruari: ratio, quia 
omnia etiam iustorum hominum opera, imperfecta sunt, & sunt vt pannus 
menstruatae foeminae. [Isa. 64.] Quò illud Prophetae pertinet, Non intres in 
iudicium cum seruo tuo Domine, quia nemo viuens apud te iustificabitur. 
[Psal. 143.]  
 
Et illud Augustini, Vae vniuersae iustitiae nostrae, si remota misericordia 
iudicetur. Rectissimè igitur Apostolus dixit, Non ex operibus esse salutem. 
[Opera non iustificant.]  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  60 
 

 
1. Primùm, quia ante regenerationem omnia sunt peccata.  
 
2. Secundò, quia post regenerationem etiam, non satisfaciunt legi Dei: ac 
proinde in se considerata, Deo placere non possunt, eoque nec aliquid 
prodesse ad salutis consecutionem, seu perceptionem.  
 
Alia verò ratio est, quatenus ea in Christo considerantur. Nam quicquid in 
illis est peccati, condonatur, & accepta sunt Deo propter Christum. Per haec 
enim tanquam per rectas semitas deducit Deus suos in aeternę vitę 
possessionem, vt post dicemus.  
 
Sed merita non sunt, aut verae caussae vitae aeternae, & salutis. Stat enim 
propositio Apostoli, Gratia seruati estis, per fidem, non ex vobis, neque ex 
operibus. Sequitur alterum membrum  
 
Ne quis glorietur.  
 
Bifariam exponi potest haec particula: Primùm, vt illud ἵνα, Vt, sit loco ὥστε, 
ita vt ne quis glorietur.  
 
Et ita quidam volunt esse amplificationem modi, quo seruamur, per gratiam 
scilicet & non ex operibus, vt talis sit sensus: vsque adeò sola gratia ac dono 
Dei seruati estis, & non ex vobis, aut ex operibus vestris: vt nemini vestrum 
relictum sit aliquid, vnde in caussa salutis suae gloriari possit. Potest etiam 
accipi, vt sit caussa finalis, nempe cur Deus hoc nos seruet modo, non ex 
operibus nostris, sed ex gratia sua: nimirum, vt ne quispiam nostrum gloriari 
possit vllo modo in negotio salutis, quasi aliquid de suo ad sui salutem 
attulerit. Quae interpretatio mihi magis placet: quia consentanea est cum alijs 
locis scripturarum, quibus docemur, Deum ideo voluisse solum Christum esse 
nostram iustitiam, sapientiam, sanctificationem, redemtionem, vt ne quis in 
seipso glorietur, sed in solo Domino [1 Cor. 1.]. Item conclusisse omnia sub 
peccato, vt omnium misereretur: & ita soli Deo daretur gloria salutis nostrae.  
 
Et sic etiam Roman. 3. Idem concludit Apostolus, dicendo: vbi igitur est 
gloriatio tua? exclusa est: per quam legem? operum? non, sed per legem 
fidei. Summa est, ideo Deum permisisse omnes labi in peccata varia, & 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  61 
 

voluisse per solam fidem in Christum homines iustificari: vt ne quis posset in 
seipso gloriari, sed in solo Deo. Quare hinc etiam argumentum deduci potest, 
quo confirmetur, quod modò dixit, Non ex operibus nos seruari, sed sola 
gratia: quia scilicet Deus non vult, vt quispiam possit gloriari in seipso de sua 
salute. Argumentum igitur tale est:  
 
Si homo possit aliquo modo suis operibus seruari: posset etiam habere, vnde 
gloriaretur in seipso, de sua salute.  
 
Atqui non potest habere, vnde glorietur in seipso. Deus enim non vult, vt in 
negotio salutis quis glorietur in seipso, sed in solo Domino, & in Iesu 
Christo. Et hanc ob caussam, permisit omnes peccare, omnesque sub peccato 
conclusit.  
 
Ergo non ex operibus vestris, sed sola gratia Dei, per fidem seruati estis.  
 
Hoc argumentum diligenter retinendum est: quia hoc omnia humana merita, 
tam ante quàm post iustificationem, refelluntur. Sed colligamus ex textu 
plures rationes.  
 
Argumenta ex Apostolo 
 
Hominem sola Dei gratia seruari per Fidem.  
 
I.  
Fuimus omnes ante conuersionem peccatores, mortuique in peccatis, 
spiritualiter: ver. 1.  
 
Ergo nihil boni potuimus ad nostri viuificationem praestare.  
 
Quid enim possunt mortui praestare corum, quae sunt propria viuorum? aut 
quomodo seipsos vel in totum, vel ex parte viuificare?  
 
II.  
Ambulauimus in peccatis, v. 2. Id est totam vitam traduximus in peccatis.  
 
Nihil ergo boni fecimus, quo seruari possemus.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  62 
 

 
III.  
Fuimus filij irae, nostrâ naturâ, v. 3.  
 
Non igitur potuimus ante conuersionem quicquam boni facere, quo 
placeremus Deo, & seruaremur.  
 
IIII.  
Deus propter multam charitatem, qua dilexit nos, conuiuificauit cum Christo, 
& conresuscitauit: v. 4. 5. 6.  
 
Non igitur propter opera nostra.  
 
V.  
Finis, cur permiserit nos mori in peccatis, & postea per Christum voluerit 
seruare, fuit, vt qui seculis succedentibus erant futuri, ijs ostenderet summas 
diuitias gratiae suae: ver. 7.  
 
Atqui summae diuitiae gratiae Dei non fuissent, si per propria opera, aliqua 
ex parte fuissemus seruati.  
 
Non igitur propter opera, sed solabei gratia seruati sumus.  
 
VI.  
Gratia sernati sumus: v. 5. & 8.  
 
Atqui gratia non est gratia vllo modo, si non est gratuita omnimodo.  
 
Gratia [page 128] item non est, si aliquo modo nostra accedunt opera, ad 
idem scilicet officium, nempe seruandi: Rom. 2.  
 
Sola igitur gratia seruati sumus.  
 
VII.  
Adictione seruati estis.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  63 
 

Nomine salutis, tota salus intelligitur, nem pe etiam resurrectio, & sessio in 
coelo, id est, plena coelestis vitae possessio: v. 5. & 6.  
 
Tota igitur ex gratia.  
 
Eiusdem argumenti confirmatio.  
 
VIII  
Vocatio, iustificatio, glorificatio, effecta sunt aeternae electionis, Roman. 8. 
Et Ephes. 1. Si igitur electio ex sola gratia est, & non ex operibus: vocatio 
quoque & iustificatio, & glorificatio, gratuitae sint, oportet, eoque tota salus 
gratuita.  
 
Atqui Electio, ex sola gratia fuit, Ephes. 1. v. 5. 6. 8.  
 
Ergo etiam iustificatio est gratuita.  
 
IX.  
A dictione per fidem.  
 
Per fidem seruati sumus, v. 8.  
 
Non ergo per opera: ac proinde sola gratia.  
 
Seruari enim per fidem, est seruari recipiendo, & passiuè: seruari autem, per 
opera, est seruari dando, & actiuè. Qui enim credit, recipit: qui operatur dat 
alteri, vel sibi acquirit. Sunt autem haec contraria. Si igitur per fidem seruati 
sumus, non certè per opera: quare sola gratia.  
 
X.  
A dictione, non ex vobis, v. 6.  
 
Quòd vel simus seruati, vel quòd iam crediderimus, neutrum est ex nobis.  
 
Tota igitur salus, & quicquid ad salutem percipiendam necessarium est à sola 
est Dei gratia.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  64 
 

XI.  
A nomine Doni.  
 
Sicut fides recipiens, sic salus recepta, merum est donum Dei: v. 8.  
 
Dona autem Dei, prorsus gratuita sunt; alioqui dona non essent, sed praemia.  
 
Quòd igitur simus seruati per fidem, totum est ex gratuita Dei gratia.  
 
XII.  
A negatione, non ex operibus.  
 
Salus nostra non ex operibus nostris, tanquam ex meritis, v. 9.  
 
Ex sola igitur gratia.  
 
Si enim ex operibus, iam non esset gratia: Si ex gratia, iam non ex operibus, 
Rom. 2.  
 
XIII.  
Ex eo quòd ait, Ne quis glorietur: v. 9.  
 
Si quis possit, vel in totum, vel ex parte, ex suis proprijs operibus seruarii: 
habebit etiam in negotio salutis, de quo possit aliqua saltem ex parte in seipso 
gloriari.  
 
Atqui hoc nemo hominum habet, nec habere potest, quando ne Abraham 
quidem pater credentium habuit. Rom. 4. Et Deus vult hanc sibi vni, & 
redemtori Christo gloriam dari: hancque ob caussam permisit omnes peccare, 
& conclusit omnia sub peccato, vt omnium miserendo, omnibus materiam 
gloriandi in seipsis eriperet, & sibi soliseruaret.  
 
Nemo igitur ex operibus suis aut seruatus vnquam fuit, aut seruari potest: Sed 
ex sola gratia, per fidem recepta, ne quis glorietur: Sed si quis velit gloriari, 
in Domino glorietur, non in seipso.  
 
XIIII.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  65 
 

Ex eo quod ait, ipsius enim factura sumus.  
 
Bona opera fieri non possunt nisi à renatis, factisque in Christo nouis 
creaturis, v. 10. Vnde & Christus. Non potest arbor mala bonos fructus 
facere: Item, Sine me nihil potestis facere.  
 
Ergo ante conuersionem & regenerationem nemo dici potest ex suis operibus, 
aliquo modo seruari.  
 
XV.  
Ex dictione, Quae praeparauit.  
 
Si quid bonorum operum praestare debemus, illud prius à Deo in nobis 
praeparetur, necesse est: v. 10. Pręparat autem, cùm ipse per suum Spiritum, 
& illuminat intellectum, ad cognoscendum, quid Deo placeat, & mouet 
voluntatem, vt illud velit, & dat vires vt illud perficiamus, iuxta illud Phil. 
Ipse operatur in nobis, & vt velimus, & vt perficiamus.  
 
Atqui hoc non facit nisi in ijs qui renati sunt in Christo, vo. Et quidem etiam 
pro sua bona voluntate & gratia, vt Apostolus ad Philip. docet.  
 
Quomodo igitur quis ante regenerationem dici vllo modo potest, ex suis 
operibus seruari.  
 
Sed neque post regenerationem posse, Hoc argumento, à fine, cur Deus bona 
opera in nobis renatis praeparet, id est excitet, & efficiat, vt ea faciamus, 
ducto euincitur.  
 
XVI.  
Deus in renatis praeparat bona opera, non vt per illa tanquam per merita 
nostra seruemur, hoc enim nullibi dicit scriptura: Sed vt in illis ambulemus 
(inquit Apostolus) v. 10. id est, vt totam vitam nostram in illis, securi iam de 
salute per solum Christum, perque Dei gratiam, transigamus: ad gloriam 
nimirum Dei, ad vtilitatem & aedificationem proximi, atque vt declaremus 
nos verè esse viuificatos in Christo, factosque nouas creaturas. Et denique 
etiam, vt per ea tanquam per rectas semitas in aeternae haereditatis 
possessionem inducamur.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  66 
 

 
Nemo igitur ex operibus, tanquam ex meritis seruari potest.  
 
Quare sola gratia Dei seruatur, quicunque seruatur: vt meritò dixerit 
Apostolus: Gratia seruati estis per fidem, & hoc non ex vobis.  
 
[page 129] Haec argumenta obseruaui in Apostoli contextu. Scio ad pauciora 
posse contrahi: sed quando ipse Apostolus, quod poterat vno verbo dicere, 
maluit multis explicare, quo melius doctrina salutis mentibus nostris 
infigeretur: neque ego sum culpandus, quòd hunc contextum in multa 
argumenta resoluerim. Nam hoc etiam facio, vt praemonstrem viam fidelibus, 
atque inprimis Theologiae studiosis, examinandi singula in sacris literis.  
 
[Ver. 10.] Nunc versus hîc io, qui de bonis est operibus, examinandus nobis 
est.  
 
Primum illud, γὰρ, Ipsius enim sumus factura: cuiusnam rei sit probatio, 
antea dictum est: nimirum primariae propositionis Apostolicae, Ephesios non 
esse seruatos ex operibus, quae fecerint ipsi, bonis & iustis, sed ex gratia Dei 
per fidem: Ratio, quia quòd nunc ad Christum conuersi bona faciant opera, 
haec ideo faciunt, quia per gratiam regeniti sunt, facti noua creatura in 
Christo, & quia Deus ea in illis praeparauit, & operatur. Non igitur ante 
conuersionem potuerunt ex operibus seruari, cùm ne ea quidem facere 
potuerint. Nam antequam nos possimus bona opera nostra facere: necesse est, 
fiamus nos opus Dei.  
 
Sed neque post regenerationem, ex operibus bonis quae agimus, expectandum 
est salutis complementum: quia non in eum finem ea Deus nobis praeparauit, 
& operatur. in nobis, sed vt in illis ambulemus, vitamque nostram totam 
transigamus ad ipsius gloriam, iuxta illud Christi, Sic luceat lux vestra, vt 
videant vestra bona opera, & glorificent Patrem, qui in coelis est [Matt. 5.].  
 
Et illud Apostoli, Siue editis siue bibitis, siue aliud quid facitis: omnia in 
gloriam Dei facite. 1. Cor. 10.  
 
Caeterùm versus iste, praeterquam quòd confirmationem habet praecedentis 
doctrinae, vt modò vidimus: summam etiam doctrinae de bonis operibus 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  67 
 

continet: & commodum superiori de salute ex sola gratia, & per solam fidem, 
subiecta fuit ab Apostolo haec etiam doctrina de bonis operibus, contra 
calumnias Pseudoapostolorum, qui per doctrinam Apostolicam de salute ex 
sola gratia per fidem, vociferabantur bona euerti opera. Apostolus igitur 
ostendit, non ita se rem habere: imò stabiliri, quia non fiunt nisi à renatis in 
Christo, & in quibus ea praeparat, operaturque Deus per suum Spiritum: sed 
& alia esse illa bona opera, in quibus Deus vult nos ambulare, quàm ipsi legis 
doctores praedicent; & alium etiam esse bonorum operum vsum, quàm illi 
putent & doceant,  
 
Sunt autem capita septem, quae hîc habemus ab Apostolo, de bonis operibus.  
 
1. Primum ex sententia totius versus colligitur: Est autem hoc, per doctrinam 
gratiae & Fidei, non tolli aut extenuarii bona opera, vt iam vidimus: imò 
stabiliri, quia non possunt fieri nisi ab ijs, qui gratia Dei, per fidem sunt 
seruati. Ideo sequitur  
 
2. Secundum, à quibusnam bona fiant opera: à iustificatis tantùm, renatisque, 
& factis noua in Christo creatura: sicut etiam boni fructus non nisi à bona 
arbore fieri possunt.  
 
Et hoc habemus in primo membro, & secundo. Primum enim membrum est 
illud, Ipsius enim factura seu opus sumus: Secundum, creati in Christo Iesu.  
 
3. Tertium caput est, Vndenam sit facultas bona opera faciendi: ab eo, à quo 
etiam fimus nouae creaturae, nempe à Deo. A quo enim habet arbor, vt sit 
bona: ab eodem etiam habet, vt bonos proferat fructus. Et hoc, membro 
primo, Ipsius enim factura sumus.  
 
4. Quartum, in quonam propriè opera nostra verè bona sint, placeantque & 
grata sint Deo: In eo, nimirum in quo & fimus nouae creaturę, & nostrae 
placent personae, nempe in Christo. Sicut enim nos, quia nondum perfectè 
sumus renati, & pristinam Dei imaginem consecuti, non possumus vero 
placere Deo, nisi in persona Christi, sic neque opera nostra aut verè bona 
sunt, aut placent Deo, nisi in Christo, & propter Christum. Et hoc docet 
membro secundo, dicendo: Creati in Christo Iesu.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  68 
 

5. Quintum, In quemnam finem regeneremur, fiamusque nouę creaturae: non 
certè vt otiemur, aut vt secundum carnem viuamus, sed vt bona faciamus 
opera: Sicut etiam in hunc finem bonae fiunt, & plantantur arbores, vt bonos 
proferant fructus: Et hoc tradit membro tertio, dicendo, ad bona opera, 
nempe creati sumus in Christo.  
 
6. Sextum, quaenam sunt bona renatorum in Christo opera: non certè quae 
sibi deligunt homines, aut etiam quae renati agunt ex infirmitate carnis suae, 
sed quae Deus ipse per suum Spiritum in nobis praeparat, & facit vt 
faciamus: hoc est, qui sunt veri fructus spiritus: Et hoc tradit membro, quarto, 
dicendo, Quae praeparauit προητοὶμασεν ὁ θεός.  
 
7. Septimum, Ad quem finem praeparet Deus in nobis bona opera, ac proinde 
cur velit ea à nobis fieri: non vt per illa iustificemur, vitamque aeternam 
promereamur: sed vt in ijs ambulemus, sicque nos verè vsuos esse & renatos 
testificemur, eoque is qui nos regenerauit, quique illa in nobis praeparauit & 
operatur, glorificetur, perque illa pergamus rectà semper, donec in aeterna 
recipiamur tabernacula. Hoc docet vltimo membro, dicendo, Vt in iis 
ambulemus.  
 
De quibus singulis capitibus postea seorsum fusius suo dicemus loco.  
 
In praesentia, verba tantùm percurremus.  
 
[page 130] Ipsius factura seu opus sumus, creati in Christo Iesu.  
 
[Obser.] Cùm supra dixerit ad Ephesios, Vos gratia seruati estis per fidem, 
non ex vobis, nec ex operibus (vestris) ne quis glorietur: Hic verò probans 
quod dixerat, mutet personam, & dicat, Ipsius enim sumus (scilicet omnes 
etiam nos Iudaei ad Christum conuersi) factura: manifestè docet, quod 
concluserat de Gentibus, idem quoque de se omnibusque piis Iudaeis voluisse 
esse conclusum: neminem scilicet seruatum esse seruarive posse exoperibus 
legis, sed omnes sola gratia Dei per fidem in Christum seruari: ac proinde 
non esse, cur Ephesij sinant se seduci à Doctoribus legis, quasi ea sit ad 
salutem necessaria, quando neque ipsis Iudaeis prodesse potuit ad salutem: 
contineant igitur se in fide Christi, per quam solum seruati sunt omnes, tam 
Iudaei, quàm Gentiles. Admiranda est prudentia Apostoli in scribendo. Non 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  69 
 

sine caussa mutauerat personam, solis Gentibus dicens, Vos seruati estis 
Gratia per fidem, vt supra vidimus: sed neque sine caussa hîc denuò mutat. 
Ne putemus igitur Apostolum quidpiam scripsisse temerè aut imprudenter, 
vel tantùm propter elegantiam sermonis, mutare personas, aut aliud quid 
scripsisse.  
 
[2. Observ.] Obseruandum & illud, quòd probaturus neminem ante 
conuersionem ad Christum, posse bona opera facere, eoque nec per illa 
seruari, non dixit, Deus enim iuuabit vos, vt possitis bona opera operari, 
quasi potuerint & ipsi aliquid adferre à suo ad bona opera facienda, modò 
Deus aliquid auxilij attulisset: sed ait, se iam esse opus Dei, & creatos in 
Christo significans tunc temporis, cùm scilicet essent extra Christum, eos 
nihil fuisse aut potuisse ad salutem quod attinet, operari. Supra dixerat fuisse 
mortuos: hic innuit, eos nil fuisse, quia iam sint opus & creatura Dei Creatio 
autem ex nihilo fit. Ergo hic etiam magis ac magis deprimit vires liberi 
arbitrij in homine non renato: quia homo non renatus, est ceu nihil. Sic Iohan. 
3. Oportet nasci denuo.  
 
[3. Observ.] Docet etiam renascentiam totam esse è supernis, & opus Dei: nil 
igitur ad illam valent praeparationes nostrae, & vires nostrae, aut opera 
nostra. Quis enim seipsum fecit vel creauit? Summus igitur opus Dei, non 
hominum.  
 
Caeterùm ne putaremus Apostolum loqui de primo opere Dei, deque prima 
creatione, qua scilicet omnes nos creat in vteris maternis: adiunxit, Creati in 
Christo Iesu. Duplex est creatio hominum: prima & secunda, Et vtraque in 
Christo, & per Christum. Prima, Deus creauit omnia per λόγον; Secunda, 
creat nos spiritualiter per eundem λόγον: idque vt simus boni, & seruemur in 
vitam aeternam: de qua plenae sunt scripturae. Vtramque tamen debemus 
acceptam ferre Christo: in quo creati, & recreati sumus.  
 
[4. Observ.] Creati in Christo ad bona opera. Hinc sequitur.  
 
Primùm, Quicunque renati sunt in Christo, non ad otium, vel ad mala opera, 
sed ad studium bonorum operum destinatos esse: Et ita finis regenerationis 
est studium sanctitatis. Sic Luc. I. Zacharias de fide redentionis dixit, 
Visitauit & redemit plebem suam: vt sine timore, de manu inimicorum 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  70 
 

nostrorum liberati, seruiamus illi, in sanctitate & iustitia, coram ipso 
omnibus diebus nostris. Sic ad Titum 3. Apparuit benignitas Saluatoris 
nostri, non ex operibus iustitiae quae fecerimus nos, sed secundum suam 
misericordiam saluos nos fecit, per lauacrum regenerationis Spiritus sancti, 
quem effudit in nos abundè per Iesum Christum saluatorem nostrum, vt 
iustificati gratia ipsius, haeredes simus secundum spem vitae aeternae: vt 
abnegantes impietatem & secularia desideria, sobrie, piè & iustè viuamus in 
hoc seculo, expectantes beatam spem, & aduentum gloriae magni Dei & 
seruatoris nostri Iesu Christi. Falsum igitur est, per gratiam & fidem tolli 
simpliciter opera bona. Tolluntur officio, sed non re, officium enim gratiae & 
Fidei, non conuenit, operibus.  
 
Secundò, sequitur, nisi quis fiat opus Dei, eum non posse facere opera sua 
bona. Nam illi soli ad opera bona creati sunt, qui opus Dei sunt, id est, noua 
creatura. Nemo autem fieri potest opus Dei, nisi in CHRISTO & per 
CHRISTVM recreetur, id est, regeneretur. Quicunque enim recreantur, in 
CHRISTO recreantur. Ideo etiam Apostolus ait, Si quis est in Christo, noua 
est creatura. [2 cor. 5.17.] Fuit enim hoc aeternum Dei consilium, vt omnia 
per Filium fierent, & refierent, crearentur, & recrearentur: omnia inquam, id 
est, quae refiunt, & recreantur, per vnum Christum refierent, & recrearentur.  
 
Illud, Quae praeparauit Deus.  
 
[5. Observ.] Ambrosius & Augustinus de praeparatione aeterna, id est, de 
prędestinatione interpretantur. Sed nihil ad rem. προητοιμασεν, ab ἔτοιμαζω, 
quod est promtum paratum & expeditum reddo, multùm differt à verbo 
προορίζειν, & praedestinare, praeparareque ab aeterno. Rem ipsam admitto, 
nos ad ea bona opera esse in Christo creatos, id est, regenitos, ad quae etiam 
suimus ab aeterno electi, pro sua quisque vocatione: alius ad opus 
Apostolatus, alius ad opera politica, alius ad alia, omnes verò ad opera Fidei, 
sanctitatis, & charitatis, quò & illud spectat, Et crediderunt quotquot 
praeordinati fuerunt ad vitam aeternam [ Act. 13.]: Sed ad mentem Apostoli, 
hoc in loco, nihil perrinere videtur: non enim ait, pręparatos fuisse ad opera: 
[page 131] sed opera ipsa praeparata esse. Alij itaque referunt ad legem 
moralem, vt sit sensus, illa esse bona opera, quae in lege morali praescripsit 
Deus: quòd ita perstringere voluerit Apostolus illos, qui ceremonias vrgebant: 
Alij ad cuiusque vocationem referunt, quòd illa sint bona opera: ad quae 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  71 
 

quisque à Deo vocatur, & praeparatur. Alij aliter interpretantur. Sed (vt ante 
dixi) Apostolus videtur loqui de praeparatione, qua Deus per suum Spiritum 
disponit & afficit, promtamque facit mentem, voluntatem & cor nostrum ad 
opera bona, tam omnibus Christianis communia, quàm cuiusque vocationi 
propria.  
 
Persistit enim in hoc, vt ostendat, quicquid boni in nobis est, aut à nobis fit, 
totum illud esse à gratia Dei per fidem in Christum. Proinde hunc locum 
explico per illum ad Philip. Deus operatur in nobis velle, & perficere [Phil. 
2.]: seu vt velimus & perficiamus. Et per illud lerem. Dabo timorem meum in 
corda eorum, vt non recedant me. Item, Scribam legem meam in corda 
eorum. [Jer. 31.] Et alibi, Faciam vt ambulent in praeceptis meis. Dum enim 
ita nos disponit & idoneos facit ad bona opera: ipsa opera praeparat in nobis 
Ac mihi videtur haec particula opponiilli, qua dixit v. 2. Ephesios ambulasse 
in peccatis secundum principem potestatis, & spiritus operantis efficaciter in 
filijs contumaciae. Contrà igitur hic docet illos ambulare in bonis operibus, 
quae Deus efficaciter in eis praeparat, id est, promta & expedita & factu 
facilia in eis efficit per suum Spiritum sanctum, inque eis operatur. Tria enim 
hîc paucis verbis tradit Apostolus, Primùm, Deum suagratia nos ex mancipijs 
Diaboli, facere opus suum, in Christo, quasi è nihilo nos creando, nouasque 
creaturas faciendo: Deinde tales nos in Christo creari, non ad otium, sed ad 
bona opera facienda nouis creaturis digna: Tertiò, nec solùm ad haec nos 
creasse & ordinasse, sed etiam ea ipsa opera in nobis per suum Spiritum 
promt, & facilia efficere, illuminato intellectu, flexa voluntate, purgato corde, 
suppeditatis viribus ad ea promtè, expeditè & libenter praestanda: Ideo subdit 
quorsum spectet haec praeparatio, Vt (inquit) in eis ambulemus, id est, vt 
reipsa in bonis istis operibus transigere vitam nostram facilè possimus. Hic 
mihi videtur esse verus ac genuinus sensus. Dicitur ergo bona opera 
praeparare, nempe in nobis, vt in suis principijs, dum suo Spiritu mentem 
illuminat, cor purgat, voluntatem flectit, viresque & facultatem in eis 
ambulandi suppeditat. Non solùm autem Deus suppeditat vires, nosque 
idoneos facit ad bona opera facienda, & ad vocationis nostrae munia 
perficienda: verùm etiam comitatur, regit, adiuuat, ac operatur in nobis in 
finem vsque, iuxta illud Philipp. Qui incepit in vobis bonum opus, illud 
perficiet in finem vsque [Phil. 1.]: Eoque felices successus dat operibus 
nostris. Ita omnibus istis modis dicitur Deus προετοιμάζειν bona in nobis 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  72 
 

opera, quia efficit vt in illis promtè, laeto animo, & expeditè ambulemus, id 
est, vitam nostram traducamus.  
 
[6. Observ.] Caussas salutis nostrae denuò hic à Paulo indicari: efficientem 
primam, quia Deus nos facit opus suum, & reformat: caussam efficientem 
secundam ac proximam, quia Christus hanc regenerationem, tanquam 
mediator promeritus est, & nos in ipso vt in capite, & per ipsum reformamur: 
formalem, quae est ipsa regeneratio: & finalem, quia in hunc finem regenerat, 
& ad bona opera creat, eaque praeparat in nobis, vt in eis reipsa promtè, 
libenter, & constanter ambulemus, totamque vitam nostram transigamus.  
 
PARS ALTERA CAPITIS SECVNDI.  
 
II. Quapropter mementote, quòd vos quondam Gentes in carne, qui vocamini 
(o λεγόμενοι) praeputium (omnes enim Gentes adhuc etiam tunc ita 
vocabantur in Israel) Qui vocamini ergo praeputium, ab ea quae vocatur 
circumcisio in carne (&) quae manibus fit: Mementote inquam  
 
 
12. Quòd (vos) eratis in tempore illo, sine Christo, abalienati à Repub. 
Israelis, & extranei à pactis (seu à Testamentis) promissionis, spem non 
habentes, & ἄθεοι in Mundo.  
 
Syriac. in vers. 11. illud ἐν σαρκί, Gentes in carne, habet carnis, id est, qui 
fuistis carnales, seu toti caro.  
 
In vers. 12. illud τῆς πολιθείας Israëlis, vertit Conuersationem, Alieni eratis à 
conuersatione Israelis, id est, quibus cum Israele nihil commune erat in iis, 
quae ad religionem pertinent. Scholia sensum vtriusque versus sic exprimunt 
paucis, θέλει εἰπεῖν, ὅτι ὑμεῖς ὁι ἀκρόβυστοι ἐν τοῖς ἔμπροσθεν χρόνοις, 
ἀλλότριοι ἦτε τοῦ θεοῦ, καὶ ἐπαγγελιων: Id est, erratis sine Deo propitio: 
quia sine Mediatore: eratis extra Ecclesiam, eoque sine verbo Dei.  
 
13. Nunc autem in Christo Iesu, vos qui quondam erratis longè (μακρὰν pro 
longinqui) propè (ἐγγὺς, pro propinqui) facti estis, in sanguine Christi, id est, 
per sanguinem Christi. Medium enim ostendit, per quod facti sint propinqui: 
per sanguinem Iesu Christi, quia per illum sublatae inimicitiae, vt postea 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  73 
 

explicabit. Hoc autem contigit illis, cùm in Christo fuerunt, id est, per fidem 
Christo insiti. Ita placet primum vertere, [page 132] vt sonat, in Christo Iesu: 
alterum, Persanguinem Christi.  
 
14. Ipse enim est pax nostra ἡμῶν (quasi dicat, nostri omnium) qui fecit 
vtraque vnum.  
 
Sic etiam Syrus: vtrosque. Alij, ex vtrisque vnum. Et (qui) intermedium 
parietem maceriae soluit: inimicitiam in carne sua, id est, per Crnem suam.  
 
Μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ: vocant Latini, intergerinum parietem, quo scilicet 
domus vna à domo alia diuiditur. Et φραγμὸς à verbo φράτ τω, quod est 
sepio, ideo septum & sepem seu maceriem significat.  
 
Syrus explicat dicendo: Et dissoluit maceriem, quae erecta stabat in medio. 
Sic ille. Haec autem fuit lex de ritibus & cultu: ideo subdit:  
 
15. Legem mandatorum in decretis (sitam) abrogans: vt duos conderet 
(crearet. in semet ipso in vnum nouum hominem, faciens pacem.  
 
Syr sic legit Et inimicitias per carnem suam, & legem mandatorum cum 
mandatis eius aboleuit: vt vtrosque conderet in semet ipso in vnum filium 
hominis nouum, & fecit pacem.  
 
Beza etiam à superiori versu seiungit illam intergerini parietis explicationem, 
& coniungit cum ver. 15. sic legens.  
 
Inimicitiis, id est, lege mandatorum, quae in ritibus posita est, per carnem 
suam abolitis: vt ex duobus illis conderet in semet ipso vnum nouum 
hominem, faciens pacem.  
 
16. Et vt reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo per crucem perempta 
inimicitia per eam.  
 
17. Et veniens euangelizauit pacem vobis qui longè (id est, qui longinqui 
eratis) Et ijs qui propè (id est, qui propinqui erant) hoc est Gentibus & 
Iudaeis.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  74 
 

 
18. Quia per illum habemus adductionem vtrique in vno Spiritu ad Patrem.  
 
Syrus: Quoniam per ipsum facta est ascensio nobis vtrique in vno Spiritu ad 
Patrem. Beza etiam vertit, προσαγωγὴν aditum seu accessum.  
 
19. Igitur non amplius estis hospites & incolae (alij inquilini) sed (estis) 
conciues sanctorum, & domestici Dei.  
 
Syr habet, Filij ciuitatis sanctorum, et filij domus Dei: pro ciues, et domestici, 
Hebraica phrasi.  
 
20. Superstructi (seu, superaedificati) super fundamentum Apostolorum & 
Prophetarum: Existente (ad verbum) summo (alij, immo) angulari lapide, 
ipso Iesu Christo. Seu (vt alij vertunt) cuius (scilicet fundamenti) imus 
angularis lapis, est ipse Iesus Christus.  
 
Syr. Et aedificati estis super fundamentum Apostolorum & Prophetarum. Et 
ipse factus est caput anguli aedificij, Iesus Christus.  
 
21. In quo omnis structura, seu totum aedificium congruenter coagmentatum 
crescit in templum sanctum in Domino.  
 
Συναρμολογουμένη. ἀρμόζομαι, est coaptor: ἀρμολογοῦμαι, rationabiliter & 
congruenter coaptor:, συναρμολογοῦμαι igitur, est vnà cum alijs congruenter 
aptor, & accommodor in ędificio.  
 
Syrus: Et per eum (Christum lapidem angularem) coniungitur totum 
aedificium, & crescit in templum sanctum in Domino.  
 
22. In quo & vos coaedificamini (nempe nobiscum vnà aedificamini) in 
habitaculum Dei (id est, vt sitis habitaculum Dei) per Spiritum (sanctum.)  
 
Syrus coniungit cum superiori versu hoc modo, Totum aedificium per 
Christum crescit in templum sanctum in Domino: Dum & vos in eo 
aedificamini in habitaculum Dei per Spiritum.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  75 
 

[Explicatio textus 5.11.] Hactenus tam de Gentibus, quàm de Iudeis, duo 
conclusit: vnum, omnes ex aequo fuisse mortuos in peccatis, & naturâ filios 
irae, id est, aeternae damnationis haeredes: alterum vtrosque ex aequo per 
misericordiam Dei in Christo viuificatos esse, & iam in coelo cum Christo, & 
in Christo sedere: eoque nullis ipsorum meritis, sed sola Dei gratia per fidem 
in Christum seruatos esse, & iure aeternae vitae donatos: vt iam illis nil aliud 
restet cogitandum, quàm vt facti iam nouae creaturae in Christo ambulent, id 
est, totam vitam transigant in illis bonis operibus, ad quę sunt in Christo 
recens creati, & quae illis praeparauit Pater facienda: vt per hęc tum Deus 
glorificetur, tum proximus aedificetur, tum ipsi in possessionem aeternae 
coelestisque haereditatis perducantur.  
 
Nunc eandem doctrinam ad Gentes speciatim applicando, & peculiarem 
illorum statum, in quo antea fuerant, cum praesenti conferendo, demonstrat, 
Ephesios habere aliquid amplius caussae, cur memores tanti beneficij debeant 
gratiam habere Deo per Christum, & in eius fide perseuerare. Ea ratio haec 
est: quia cùm Gentiles magis procul abessent à Deo, quàm Iudaei (ij enim 
comparatione illorum, erant propinqui Deo) attamen tam illos, quàm hos 
collegit sub se tanquam sub vno capite Christus, & diruta macerie, qua 
populus gentilis arcebatur ab Ecclesia, coniunxit illos cum populo Dei, & 
fecit ciues Sanctorum, & domesticos suos, imò membra sua per Spiritum 
sanctum. Magis autem procul fuisse Gentes à Deo, eoque in statu 
miserabiliori, quam fuerint Iudaei, hinc demonstrat: quia ad externa quod 
attinet, (nam internè, omnes ex aequo fuisse filios ire, & contumaciae, 
superiori parte demonstratum fait) quia igitur ad externa quod attinet, Iudęi 
habebant foedus cum Deo, habebant promissiones de Christo seruatore, 
habebant oracula Dei sacrasque literas, & Sacramenta, eoque erant Ecclesia 
ipsa Dei, Gentiles verò erant sine Chri sto, sine promissionibus, sine Deo, in 
Mundo: idcircò concludit Apostolus, Iudęos fuisse propinquos, Gentiles 
autem longinquos à Deo, & à salute. Cum autem collecti & ipsi sint à Christo 
in vnum [page 133] corpus cum Iudaeis, & sub vno capite, quod est Christus 
ipse, & per eundem Spiritum simul viuificati, Deo vniti, & Ecclesiae 
consociati: habent cur gratias agant Deo, & cur debeant manere in fide Christi 
constantes. Hic est Scopus Apostoli & hic, & in tota Epistola. Vbi interim 
obseruandum est, Apostolum hîc incipere explicare id, quod vno verbo 
dixerat cap. 1. ver. 10. De officio Christi, nempe aeternum Dei decretum 
fuisse, vt in plenitudine temporum, Christus restauraret, & recolligeret omnia 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  76 
 

in vnum corpus, tam quae in coelis, quàm quae in terris. Nunc describit 
Apostolus ex parte, hanc ἀνακεφαλαίωσιν: cùm narrat, per quem, & 
quomodo, non solùm Iudaei, qui propter peccata diuisi erant à Deo, denuò 
fuerint recepti in gratiam, sed inprimis Gentes, quae auulsae erant à Deo, & 
separatae ab Ecclesia, tum reconciliatae sint Deo, tum consociatae Ecclesiae 
Dei, ita vt omnes tam Iudaei, quàm Gentiles in vnum Ecclesiae corpus sub 
eodem capite coierint.  
 
Omnes mortui cùm essent in peccatis, fuerunt auulsi à Deo fonte totius vitae, 
tam Iudaei, quàm Gentiles: fuerunt etiam auulsi à se inuicem per Legem, 
vnum populum ab altero diuidentem, vnde ortae erant inimicitiae inter ipsos: 
Haec fuit ἀνακεφαλαίωσις vtriusque populi: quam descripsit partim initio 
capitis, & partim hîc v. 11. & 12. de Gentibus speciatim loquens: At per 
Christum tollentem peccatum, & inimicitias, legemque & eius maledictionem 
abolentem, omnes fuerunt recollecti, adglutinati Deo, & sibi inuicem 
consociati in vnum corpus, imò in vnum tantummodò hominem. Haec fuit 
ἀνακεφαλαίωσις, quam partim supra, sed maximè hîc manifestè, & luculenter 
describit.  
 
[Partitio.] Nunc tenemus scopum & summam eorum, quae hîc agit Apostolus. 
Ita duo sunt praecipua capita huius partis: Caput primum, quo describitur 
specialis Gentium auulsio a Deo, & ab Ecclesiae corpore: ver. 11. & 12. Et 
caput secundum, quo explicatur eiusdem populi, tum cum Deo, tum cum 
corpore Ecclesiae conglutinatio, & ἀνακεφαλαίωσις: à ver. 13. in finem 
vsque. Caeterùm quia hoc etiam caput vbi explicatur reconciliatio cum Deo, 
& cum eius Ecclesia, varia habet membra, ideo maioris perspicuitatis caussa, 
totam hanc partem, seco in quatuor particulas: quarum prima continetur 
duobus prioribus versibus, 11. & 12. In hac demonstraturus magnitudinem 
beneficij, quod per Christum acceperunt, quia consociati sunt Deo, & 
Ecclesiae eius: describit miserabilem statum, in quo antea fuerant, & quot 
quantisque bonis fuerint priuati.  
 
Secunda continetur v. 13. 14. 15. 16. In hac describit per quem, & quomodo 
reconciliati fuerint Deo, adeoque & cum eius familia, cum populo scilicet, 
seu Ecclesia Dei: & per Christum, inimicitias suo sanguine tollentem, eoque 
legis maledictum, & litem abolentem.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  77 
 

Tertia, continetur ver. 17. & 18. in qua describitur, quomodo beneficij per 
Christum parti, antea descripti, facti fuerint participes: per Euangelij scilicet 
praedicationem, qua non solùm Iudaei, qui erant propè, sed etiam Gentes, qui 
erant procul, ad Christum vocati sunt, & in eius Ecclesiam asciti.  
 
Quarta, vers. 19. in finem vsque: In qua conclusio continetur eorum, quae 
praedicta sunt: Gentiles ad Christum vocatos, & in Ecclesiam ascitos, iam 
non esse amplius aduenas & peregrinos: sed ciues sanctorum, domesticos 
Dei, & Ecclesiam ex Iudaeis & Gentibus simulliam constantem: Et qualis sit 
haec Ecclesia, quomodoque à Christo semper viuificetur, sustentetur, in finem 
vsque seruetur, & in quem finem.  
 
Haec summa est beneficij, per sanguinem Christi, nobis Gentibus parti: pro 
quo vult Apostolus nos perpetuò benedicere & laudare Deum per Iesum 
Christum, quòd omni benedictione spirituali nos benedixerit in Christo.  
 
Finis enim totius huius narrationis, & beneficiorum Dei in Christo 
explicationis, est cumprimis ille, de quo in capite 1. Benedicendum esse 
Deum, quòd benedixerit nos: Benedicendum inquam corde, lingua, opere, seu 
studio sanctitatis.  
 
Nunc singulas particulas & versus percurro: Et quae inde colligenda sit 
doctrina, demonstro 
 
[Ver. 11.] Quapropter mementote, quòd vos quondam Gentes, in carne, 
οιλεγόμενοι praeputium ab ea quae vocatur circumcisio, in carne manu 
facta.  
 
 [Ver. 12.] Mementote inquam, Quòd vos quondam Gentes eratis in tempore 
illo, &c.  
 
Summa est. Vult Paulus, vt Ephesij, & nos in ipsis, memoria perpetua 
teneamus tum miserum statum, in quo fuimus antequam per gratiam Dei, 
perque fidem seruaremur: tum ipsum Christi beneficium grato animo 
recolamus. Ac primùm de statu priori nostro, agit, dicendo: Mementote, &c.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  78 
 

Huius autem memoriae finis est, vt hinc melius etiam beneficium Christi, 
quod sola Dei gratia per fidem consequuti sumus, intelligamus, & gratiam 
Dei ne contemnamus. Proinde notanda est particula, Διό propterea, seu, 
Quapropter mementote.  
 
Pendet igitur haec adhortatio à superioribus. Quid autem concluserat? Nos 
gratia Dei, sine operibus nostris, per solam in Christum fidem, seruatos esse: 
ita vt si quid etiam bonorum operum nunc faciamus, totum illud sit à gratia 
Dei, qui nos fecit opus suum, & recreauit in Christo, bonaque opera in nobis 
praeparat, vt in eis ambulare possimus.  
 
[page 134] Cùm igitur hoc singulare sit & immensum Dei beneficium per se, 
meritò debetis, Ephesij, grata memoria cogitare, quales antea vestrâ naturâ 
fueritis, vt melius quales iam sitis per gratiam Dei, intelligere valeatis: eoque 
& gratos vos Deo praebere, & vt in hoc praesenti statu perseueretis, operam 
dare, facilius possitis. Haec est vis illius particulae, Διό, quapropter.  
 
[Observ. 1.] Hinc docemur, quò plura & maiora post conuersionem ad 
Christum, beneficia accepimus à Deo per ipsius gratiam: eò magis nos 
debere, nostrorum maiorum in quibus ante conuersionem fuimus, miserique 
status, vnde liberati sumus, meminisse. Quorsum verò haec memoria? Ne 
insolescamus, neue gloriemur: sed semper humiles viuamus in conspectu Dei, 
& Ecclesiae: qui est primus salutis gradus. Hinc etiam gratia Dei illustratur. 
Ideo etiam Paulus semper meminerat status sui, quum persequebatur 
Christum.  
 
[Observ. 2.] Vnde etiam discimus veram & Christianam sapientiam, in his 
duabus rebus consistere, in cognitione nostri, id est, miseriae nostrae, 
infelicisque naturae, & in cognitione Dei, beneficiorumque eius erga nos: 
quando etiam Apostolus vtramque cognitionem quam diligentissimè hîc 
commendat Ephesijs: Mementote, quòd fuistis Gentes, praeputium, sine 
Christo: Nunc autem per Christum vos qui erratis longi facti estis, propè.  
 
Ponit autem primùm propositionem breuem, vers. 1. Deinde illam per partes 
explicat, vers. 12.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  79 
 

Propositio haec est, Vos quondam eratis Gentes in carne, & praeputium: Sed 
quid hoc significat? Sequitur Explicatio per partes principales: Eratis sine 
Christo, alieni à Republica Israëlis, extranei à pactis promissionis, spem non 
habentes, ἄθειοι in mundo: Enquid sit esse Gentes & Pręputium: ijs enim 
duobus nominibus vocabantur omnes, qui non erant ex Israël, & de populo 
Dei.  
 
Ad propositionem igitur quod attinet, duo illis in memoriam reuocat: vnum 
quòd fuerint quondam Gentes in carne, nempè vnà cum alijs etiam Gentibus, 
quae adhuc sunt Gentes in carne. Vtitur enim titulo quo omnes Ethnici, & qui 
erant extra Ecclesiam Dei, appellari solebant, nempe Gentes in carne.  
 
Quid autem est esse Gentes in carne? Ambrosius interpretatur carnales esse. 
Et sic Apostolus omnes non renatos, ait esse in carne. ad Rom. 8. Qui in 
carne sunt (id est, non renati, & vinentes secundum carnem) Deo placere non 
possunt: Esse autem in Spiritu eos vocat, qui renati sunt: ideo subdit ibidem, 
Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu. Siquidem Spiritus Dei habitat in 
vobis. Christus vocat simpliciter carnem, Ioh. 3. Quod natum est ex carne, 
caro est. Ita esse in carne, & esse carnem, idem sunt.  
 
Quid igitur est esse Gentes in carne? nil aliud, quàm esse homines Deo 
abominabiles & inuisos: iuxta Pauli interpretationem, Qui in carne sunt, Deo 
placere non possunt: Eoque est esse filios irae & perditos.  
 
Quare quòd quidam interpretantur in carne, id est, secundum carnem: non 
potest hîc quadrare. Ait enim, quondam eratis incarne: Significans, nunc 
igitur non esse amplius in carne. Atqui etiam post conuersionem, erant 
Ephesij Gentes secundum carnem, quia nati ex Gentibus quoad carnem.  
 
[2. Praeputium.] Alterum, quod in hac propositione dicit, est; ita Gentes 
solitas fuisse vocari praeputium: vt qui etiam ad Christum conuersi sunt, si 
non admittant circumcisionem, seque toti legi subijciant, ij à nonnullis 
soleant etiamnum vocari praeputium, quasi execrabiles & immundi. A quibus 
nam ita vocantur, etiam in Ecclesiam asciti? non quidem ab omnibus Iudaeis, 
sed ab illis tantùm, qui circumcisi sunt in carne tantùm, non autem in corde. 
Nam qui verè pij erant inter Iudaeos, non vocabant fratres ex Gentibus, 
praeputium, seu incircumcisos: agnoscebant enim eos esse verè circumcisos, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  80 
 

nempe in corde: sed illi tantùm hoc nomine per contumeliam eos appellabant, 
qui tantùm circumcisi erant in carne, circumcisionem cordis ignorantes. Hoc 
est quod ait, ὁι λεγόμενοι ἀκροβυστία, ab ea quae dicitur circumcisio in 
carne.  
 
Nam quòd tunc, etiam conuersos ad Christum fratres ex Gentibus, falsi & 
carnales Iudaei, hoc nomine appellarint, eoque habuerint eos pro 
execrabilibus & immundis, hinc liquet.  
 
Primò, quia Pseudoapostoli vrgebant circumcisionem Gentibus, dicentes, 
illos non posse seruari, nisi circumciderentur, vt Paulus testatur Act. 15.  
 
Secundò, inde, quia Petrus fuit ab illis, qui erant ex circumcisione 
reprehensus, quòd ingressus fuerit ad eos, qui habebant praeputium (id est, in 
domum centurionis) [Act. 11.] quem tamen audierant credidisse in Christum: 
ita inquam ea de re contenderunt cum Petro fratres, qui erant ex 
circumcisione, vt opus ei fuerit longa apologia. Constat igitur Apostolum non 
exprobrasse Ephesijs, quòd fuerint incircumcisi, cùm adhuc etiam haberent 
praeputium: sed narrasse, quàm obminabise esset apud Iudaeos nomen 
praeputij, nempe ita vt etiam nunc quicunque non circumciduntur, vtut 
conuersi ad Christum sint, per contumeliam vocentur praeputia, id est, Deo 
execrabiles, dignique qui excindantur. Simul verò etiam perstringit illos 
Iudaeos, à quibus fratres ex Gentibus vocabantur praeputium: quòd scilicet 
tales Iudaei, hypocritae essent, habentes circumcisionem duntaxat in carne, 
[page 135] carentes autem circumcisione cordis: Nam significare voluit illa 
antithesi, Gentes in carne, & circumcisionem in carne, Iudaeos illos non 
minus carnales esse, quàm olim fuerint Gentiles: Eoque illorum iudicium de 
fratribus ex Gentibus, esse falsum, quòd qui circumcisi sunt corde, vti erant 
fratres ex Gentibus, ideo tamen eos pręputia appellarent, quòd carnis 
circumcisionem non admitterent: sed vtur isti Iudaei fallerentur, sensus 
Apostoli est perspicuus, Ephesios vnà cum alijs Gentilibus, fuisse quondam 
immundos & execrabiles in conspectu Dei, & totius Ecclesiae Dei, eoque 
illorum statum fuisse miserabilem, & infelicissimum. Haec est summa 
propositionis.  
 
1. Hìc primò obseruandum, duplicem esse circumcisionem: vnam carnis, 
alteram cordis.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  81 
 

 
Circumcisio carnis, erat illa, quę, (vt hîc docet Paulus) fiebat in carne tantùm, 
& manibus hominum. Haec solis Iudaeis mandata fuerat, nihilque aliud erat 
quàm signaculum iustitiae fidei, vt Rom. 4. docet Apostolus: Et (vt Paulus 
loquitur) constabat litera, non Spiritu. Et ideo temporaria, vsque ad Christum.  
 
Circumcisio cordis est illa, qua per fidem & Spiritum sanctum corda 
purificantur: & quae ideo etiam Spiritu constare dicitur: hęcque erat iustitia 
interna, cuius symbolum erat circumcisio in carne: Ac proinde haec erat 
anima prioris: & ideo etiam perpetua: Et communis omnibus Electis, tam ex 
Gentibus, quàm ex Iudaeis: de qua praeceptum apertum extat Deuter. 10. & 
30. Circumcidite praeputia cordis vestri. Hanc volebat Deus per se, alteram 
propter hanc vsque adeò, vt si, quae in carne fit, careret illa, qua 
circumciduntur corda: Deus hanc per Prophetas damnaret, & abominaretur: 
quid ita? quia mera erat hypocrisis. Idem de baptismo, qui successit 
circumcisioni, sentiendum est: Vnus est Aquae: alter Spiritus: Et ille propter 
hunc institutus est, ac proinde si baptismus Aquę careat baptismo Spiritus, 
mera est hypocrisis: Et gloriatio in tali Baptismo, vana est & inanis.  
 
Ex illa duplici circumcisione, tria circumcisorum genera constituebantur: Alij 
circumcisi tantùm erant in carne, vt Iudaei hypocritae: quos etiam hîc 
perstringit Apostolus. Alij Spiritu tantùm, & in corde: vt pij ex Gentibus, vt 
ante Christum lobus, Naaman Syrus, Cyrus: Et post Christum, Centuriones, 
Ephesij. Alij vtraque erant insigniti: vt pij inter Iudaeos, Apostoli.  
 
[Observ. 2.] Apostolus improbat ac perstringit illos fratres ex circumcisione, 
qui ideo Gentiles ad Christum conuersos pręputia, id est, incircumcisos 
vocabant, quòd carnalem circumcisionem non admisissent: & vtut cordis 
spiritualiqui circumcisione essent ornati. Non dissimiles certè illi Iudaeis 
sunt, qui nos iam damnant & execrantur, quoniam licet edamus corpus 
Domini spiritualiter, & per fidem, non tamen admittimus carnalem 
manducationem, quasi spirituali manducatione non simus vere Christo 
incorporati. An igitur ipsorum iudicium probetur Apostolo, ex hoc loco 
manifestum est. Sicut vera circumcisio illa est, quae fit in corde per Spiritum: 
sic vera manducatio corporis Christi, est quae fit per fidem & Spiritum.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  82 
 

Sequitur Explicatio propositionis: Quid est esse Gentilem, & praeputium? 
Docet per partes quinque.  
 
[Ver. 12.]  
1. Eratis sine Christo:  
2. Alieni à Republica Israëlis:  
3. Extranei à pactis promissionis:  
4. Spiritum non habentes:  
5. Sine Deo, ἄθεοι in mundo.  
 
Quid horribilius, quid infelicius excogitari potest his malis? Talia autem mala 
sequebantur illos, qui erant Gentes & praeputium. Quid igitur peius, quàm 
esse Gentilem & praeputium? Tales autem vos fuistis o Ephesij.  
 
Quęstio moueri potest: Quomodo Ephesij iam conuersi, fuerunt aliquando 
sine Christo, cùm fuerint Electi in Christo, & per Christum in cruce redenti, 
antequam nascerentur.  
 
Resp. Si Electionem spectemus, fatemur fuisse in Christo electos: si 
redemtionem, per Christum fuisse redentos: sed de hac re non loquitur 
Apostolus.  
 
Illi propriè dicuntur esse in Christo, qui Spiritu Christi illi sunt adglutinati, 
eoque & renati: De qua Rom. 8. Qui non habet Spiritum Christi, hic non est 
eius. Et de hac etiam hic loquitur.  
 
Obseruandus est iste ordo:  
 
1. Primum ait, eos fuisse sine Christo.  
 
Sicut habere Christum, est fundamentum bonorum omnium, quia ipse est 
ianua & ostium in possessionem bonorum, vitae praesentis & futurae: Sic 
carere Christo, initium est omnium malorum, quae hîc ordine narrantur ab 
Apostolo, & quae se inuicem consequuntur. Explico. 1. Qui Christo, 
Ecclesiae capiti adglutinatus est: is etiam toti corpori est associatus, eoque 
membrum est Ecclesiae, & communionem habet cum sanctis omnibus. Vsque 
adeò sunt inseparabiles, Christus & Ecclesia, caput & membra: vt Ecclesia 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  83 
 

nonnunquam in scripturis Christus ipse appelletur [1. Cor. 12.]: Christus 
inquam totus & perfectus. Contrà igitur qui Christo non adhaeret: is neque 
cum Ecclesia habet communionem. Ideo rectè postquam dixisset, Erratis sine 
Christo, subiecit, alieni a Republica Israelis, id est ab Ecclesia: quae diuersis 
respectibus & Respublica, & regnum vocatur.  
 
2. Qui in Ecclesia est, is etiam foedere coniunctus est cum Deo, & habet 
promissiones de salute vitaque aeterna. In ea enim sola, verbum Dei purum 
habetur, syncereque praedicatur: quae est [page 136] nota verae Ecclesiae: 
vnde columna & firmamentum veritatis vocatur 1. Tim. 2. Tam enim non 
potest Ecclesia carere verbo, quàm ciuitas legibus: immò quàm corpus 
viuum, anima. Ergo contrà, qui extra Ecclesiam est, iis verbo, verbique vera 
cognitione destituatur necesse est. Ideo rectè postquam dixisset alieni a 
Repub. Israëlis, Subiecit, & extranei a pactis promissionis. Διαθήκη, & 
Hebraicè ְּתירִב  foedus est, in quo continentur pacta: quale solet esse inter 
principes & subditos: Princeps stipulatur à subditis fidem & obedientiam, 
ipse vicissim promittit illis pacem, & commodam vitam. Deus foedus inijt 
cum Adam primùm postea cum Abrahamo renouauit, & cum alijs Patribus: 
promissio Dei, de qua hic loquitur, fuit; Ero Deus tuus, & seminis tui post te 
foedere sempiterno. Quid est Deum, esse Deum alicuius? Christus docet, 
dicendo: Deus non est Deus mortuorum, sed viuentium [Matt. 22.] Est igitur 
esse donatorem & autorem vitae illis, quorum dicitur esse Deus. Cuius verò 
vitae? Et praesentis, & maximè futurae, Apostolo interprete, ac dicente, 
Pietas promissiones habet praesentis vitae pariter & futurae [1 Tim. 6.]. 
Haec verò haberi non poterat nisi per Christum: ideo in illa promissione 
continebatur Christus.  
 
Quare haec est promissio, de qua hîc loquitur, & eadem semper fuit à condito 
orbe. Ac proinde in singulari vnam vocat ἐπαγγελίαν: quae est foederis 
substantia. Caeterùm conditiones, quas stipulabatur Deus, ad summam & in 
substantia eaedem fuerunt, Fides scilicet viua cum dilectione Dei coniuncta: 
Et obedientia: sed pro diuersitate temporum, in accidentibus fuerunt variatae: 
quia ante Mosen paucas instituit ceremonias, per Mosen multas. Per Christum 
abrogatae istae fuerunt, & pauciores ac faciliores substitutae.  
 
Atque hoc sibi voluit Apostolus, cùm vnam promissionem nominauit, & plura 
pacta 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  84 
 

 
Ab ijs ait, extraneos fuisse Ephesios: quare? quia extra Ecclesiam erant, in 
qua sola sacrę literae continebantur, & praedicabantur. Quid hinc sequebatur? 
aliud ingens malum, nempe,  
 
3. Quòd nullam poterant habere spem vel remissionis peccatorum, vel 
aeternae vitę. Ratio, quia spes nititur fide, Fides autem, verbo Dei: Heb. II. 
Fides est substantia sperandarum rerum. Roman. 10. autem ait, Fides ex 
auditu. Item ait idem Apostolus, Omnia quae scripta sunt, ad nostram 
doctrinam scripta sunt. Vt per patientiam & consolationem scripturarum, 
spem habeamus. Nititur ergo & ipsa scripturis. Quare cùm Gentes non 
habuerint scripturas, & promissiones: quomodo potuerunt vllam habere spem 
salutis: Item 1. Tim. 1. Christus vocatur nostraspes: cùm ergo essent sine 
Christo, spem salutis habere non poterant Gentes, extra Ecclesiam positę, & 
extra Christ. Cùm dicit, spem non habentes, intellige veram ac firmam, 
veritatique verbi Dei nitentem. Nam alioqui etiam Gentiles lactabantur 
spebus à suis sacerdotibus: sed spebus inanibus & vanis, ac falsis. Sequitur, 
Et ἄθεοι in mundo.  
 
4. Ἄθεοι erant, quia non cognoscebant viuum Deum, neque eum colebant, 
sed negligebant: Athes. ἄθιοι etiam, quia negligebantur à Deo, sinebanturque 
ambulare in peccatis.  
 
Caeteroqui ἄθεος etiam dicitur, qui aut negat vllum esse Deum, aut eum res 
mortalium non curare contendit: aut qui nulla numinis religione tenetur. Hoc 
modo & sensu non videtur Apostolus voluisse dicere Ephesios fuisse ἀθέους: 
cum multos Deos adorarint, & habuerint templum Dianę. Sed tantùm quòd 
non habuerint verum Deum.  
 
At dices, quomodo fuerunt sine Deo, cùm Apostolus dicat in Actis, Deum non 
longè abesse ab vnoquoque mortalium [Act. 17.]. Et probet Arati dictum, 
louis omnia plena? Item Rom. 2. Deum. esse Deum non solùm Iudaeorum, 
sed etiam Gentium? Resp. Non negare Apostolum, quin Gentiles fuerint 
creati à Deo vero, & ab illo regerentur, omniaque haberent bona: sed negare, 
eos verum Deum habuisse, id est, cognouisse, coluisse, propitium habuisse. 
Fuerunt igitur sine Deo, nempe à se cognito, à se culto, à se amato, eoque & 
propitio: sed non fuerunt simpliciter sine Deo creante, mundumque regente, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  85 
 

& implente. In mundo, opponitur Ecclesiae Ecclesia est coetus sanctorum: 
mundus verò coetus impiorum, cuius Satan princeps esse dicitur.  
 
Alludit ad id, quod suprà dixerat, eos ambulasse in peccatis iuxta seculum 
mundi huius. Ideò ad superiores particulas omnes referenda est: Erratis in 
mundo sine Christo: in mundo sine Ecclesia. Qui enim sunt hoc sensu in 
mundo, extra Ecclesiam sunt, omnesque sine Christo, sine promissionibus 
Dei, sine spe, sine Deo. Qui eripiuntur ex mundo hoc, liberantur omnibus ijs 
malis, & contrarijs bonis donantur: Et sic erepti fuerunt Apostoli, Ego (inquit 
Christus) elegi vos de mundo. Sic Ephesij, sic nos per gratiam Dei, erepti 
fuimus.  
 
Meminerimus igitur & nos, quales fuerimus in mundo, inter profanos 
homines, inter Idololatras, sine Christo, alienati à vera Ecclesia, destituti 
sacris literis, id est, vera puraque verbi Dei praedicatione, spem firmam 
salutis non habentes, denique sine Deo: Nunc autem nos inde ereptos esse 
gratia Dei: eoque simus grati.  
 
[II. De coniunctione cum Ecclesia. Ver. 13.] Sequitur ergo particula, secunda, 
de beneficio redemtionis nostrae, coniunctionisque cum vera Ecclesia, per 
Christum factae.  
 
Nunc autem in Christo Iesu, vos qui quondam eratis longe, facti estis prope, 
per sanguine Christi.  
 
Primùm totum hunc contextum breui analysi, resoluam in suas partes. Deinde 
singulos versus explicabo, & quae inde colligenda sit doctrina, indicabo.  
 
1. Proponit propositionem de vocatione Gentium è mundo, [page 137] 
eorumque coniunctione cum Deo, & eius Ecclesia, per Christum facta: quam 
postea propositionem explicat. Propositio est in versu. 13. Hęc autem est. Qui 
quondam eratis longè (nempe à Christo, ab Ecclelia, à foedere, & 
promissione, à spe, à Deo:) nunc per Christum, perque eius sanguinem facti 
estis, propè (id est, copulati Christo, coniuncti cum Ecclesia, vniti foedere 
cum Patribus, & fide ac spe cum Deo.) Hęc est propositio. Propositionis 
explicatio, & expolitio, reliquis versibus continetur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  86 
 

Versu itaque 14. Primò explicat caussam efficientem huius reconciliationis, 
pacis, ac κοι νωνίας cum Deo, & cum populo, Ecclesiaque Dei. Facta est 
enim vnio & coniunctio in persona Christi, & per Christum, cum duobus, 
cum Deo, & cum eius Ecclesia: sublatis scilicet inimicitijs, quae erant inter 
Deum & homines, & inter vtrumque populum.  
 
Et vtramque simul tractat: sed incipit à notiore, hoc est, ab ea coniunctione, 
quae cum Ecclesia Dei facta est, dicendo, in v. 14. Ipse enim est pax nostra, 
qui fecit ex vtrisque vnum. De ea quae facta est cum Deo, loquitur in v. 16. 
Vtriusque caussa efficiens est Christus.  
 
Deinde in hoc eodem v. 14. explicat modum, quo fecit ex vtrisque vnum 
Christus: modum hunc explicat simili.  
 
Intermedium parietem (inquit) maceriae diruit: Quod disertis explicat verbis 
versu insequenti: Ergo v. 15. primùm perspicuis verbis modum illum declarat, 
quo vtrumque populum conciliauit simul, dicendo:  
 
Inimicitiis sublatis (quę scilicet erant inter vtrumque populum) per carnem 
suam.  
 
Secundò docet, vnde illae fuerint ortae inimicitiae: ex lege per occasionem, 
quatenus propter legem Iudaei contemnebant & oderant Gentes, qui talia non 
praestabant, quae ipsi, & vicissim Gentes oderant Iudaeos, à quibus videbant 
se contemni: morum enim dissimilitudo & religionis, ceremoniarumque 
animos alienat hominum à se inuicem. Ideo volens tollere effectum Christus, 
id est, inimicitias: sustulit caussam, legem cum suis tot mandatis & ritibus. 
Idcirco ait, legem mandatorum in decretis sitam, abrogans: sustulit etiam 
legem, id est, maledictionem legis, vnde inter Deum & populum vtrumque 
erant inimicitiae.  
 
Ideo tertiò caussam finalem huius abrogationis legis duplicem affert, vnam in 
hoc v. 15. dicendo:  
 
Vt duos conderet in semet ipso in vnum nouum hominem, faciens pacem: 
alteram in v. 16. dicendo: Et vt reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  87 
 

Caussam autem, quam alij vocant materialem salutis, alij meritoriam, seu 
promerentem, qua totum hoc beneficium promeruit & obtinuit, impetrauitque 
à Deo Patre Christus, quater repetit in singulis nimirum versibus: v. 13. 
dicens, Per sanguinem Christi, v. 14. dicens, per carnem suam. v. 15. dicens, 
in semet ipso. v. 16. dicens, per carnem.  
 
Haec est horum quatuor versuum resolutio & summa.  
 
[Ver. 13.] Nunc autem in Christo Iesu, vos qui erratis longè facti estis propè, 
per sanguinem Christi.  
 
Quatuor sunt hic, id est, in hac contrariorum (vt vocant Rhetores) 
conflictatione, quem hoc v. 13. continetur, consideranda,  
 
[Observ. 1.] Primùm, mutatio Ephesiorum, Vos erratis (inquit) longè. A quo, 
vel à quibus longinqui fuerunt Ephesij? Diximus ante, nempe à Christo, ab 
Ecclesia, à participatione promissionum, à spe salutis, a Deo ipso: Sed nunc 
factiestis propè, id est, propinqui Christo, Eccleliae, Deo: id est, consecuti 
estis κoινωὶαν cum Christo, cum eius Ecclesia, cum Deo, illisque estis 
incorporati, & vnum simul effecti. Hoc significat factum esse vicinum, & 
propè: Sicut contrà, esse ab ijs longè, est communionem cum ipsis non 
habere. Alludit ad Prophetiam Iesaię: Creo pacem ei, qui longè est, & pace ei, 
qui prope [Ies. 57. 19.]  
 
In quanam autem re consistebat ista longinquitas, & propinquitas? non in 
locorum spatiis, non in carne & sanguine, aut in natione, sed in spiritu, & in 
corde, in cognitione Dei, in fide, in amore, denique in vera κοινωνία. Ies. 29. 
Labijs me honorat populus hic, cor autem longè est à me: id est, me non 
norunt, me non amant, me non colunt, de me non cogitant. [Matt. 12.] Contrà 
de quodam adolescente, qui declarabat se Deum nosse & amare, dixit 
Christus, Non longè abes à regno Dei. Et Apostolus ait, Per fidem Christum 
habitare in cordibus nostris [Eph. 3.]. In Spiritu igitur atque in corde, 
consistit haec longinquitas vel propinquiras, tam à Deo vel cum Deo, quàm 
ab Ecclesia vel cum Ecclesia. Ideo, licet Christus suo corpore sit procul à 
nobis, Spiritu tamen & fide fimus illi propinqui, & ille nobis, vt nihil magis 
propinquum esse pessit. Fimus enim vna caro: Et qui adhaeret Deo (ait 
Apostolus) vnus Spiritus efficitur cum illo. Hinc & communio Sanctorum. 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  88 
 

Qui sunt in Oriente fideles, sunt nobis propinqui, quia omnes vnum corpus 
sumus in Christo: Qui domi sunt impij, procul sunt: quia non est illis pars 
nobiscum in forte hac Christiana.  
 
Hinc sequitur, esse longè à Christo & à Deo, est esse perditum, iuxta illud. 
Qui elongantur a te peribunt: Ergo contrà, esse propinquum, est esse 
seruatum. Et sic intelligit Apostolus. Vos qui mortui eratis, & perditis iam 
seruati estis.  
 
2. Haec est magna mutatio Gentium, non localis, non corporalis, sed 
spiritualis. Secundò obseruanda est particula Nunc autem. Opponitur enim 
haec illi alteri particulae, ποτὶ, &c.  
 
Ante, quondam erant filij irae, mortui in peccatis, longinqui à Deo, ab 
Ecclesia, à Christo, à salute: nunc facti sunt propè.  
 
Est igitur rerum omnium vicissitudo, non solùm in rebus naturalibus, sed 
etiam in spiritualibus & supernaturalibus. Aliquando fuimus pueri, [page 138] 
nunc senes: aliquando insipientes, & imperiti rerum, nunc prudentia aliqua 
donati. Nunc videmus per speculum in aenigmate: alias videbimus à facie ad 
facie. Nunc filij Dei sumus, sed nondum apparuit, quid futuri simus in coelo. 
Tempora mutantur, & nos mutamur in illis. Fuistis igitur (inquit) aliquando 
longè, nunc autem propè.  
 
Ergo nunquam despondendus est animus: sed tam in rebus spiritualibus, 
quàm in corporalibus & huius vitae, expectandum est tempus, quo Deus 
nostrum mutet statum, è malo in bonum: Et contrà, qui bene habent iam, ne 
insolescant, quia mutari potest conditio & status in peius. Exemplum est ad 
Roman. c. II. de ramis excisis.  
 
[Observ. 3.] Sed illud inprimis considerandum est, in quo sit facta haec 
Ephesiorum mutatio, vt è longinquis facti sint propinqui. Ait, In Christo Iesu.  
 
Opponitur haec illi superiori, ἐν τῷ κόσμῳ: in mundo cùm essetis, eratis 
longè à Deo: quia sine Deo: In Christo autem, facti estis propeChristus igitur 
& mundus sunt contrarij: vt simul esse in vtroque non possis. In mundo qui 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  89 
 

sunt, extra Christum sunt, eoque sunt sine Deo, sine spe salutis. Qui in 
Christo, propè sunt.  
 
Et merit, Christus enim est mediator. Nemo venit ad Patrem, nisi per me: Ego 
sum ostium, si quis per me introierit, seruabitur [Ioh. 14.].  
 
Doctrina igitur haec retinenda est: neminem accedere ad Deum posse, & ei 
fieri propinquum: nisi prius fiat propinquus Christo, eique vniatur: id quod fit 
per fidem, & per Spiritum Christi. In solo enim Christo Iesu, qui sunt longè, 
fieri possunt propè: quia solus est mediator, & solus via, & ostium ad Patrem.  
 
Et obseruanda est locutio in Christo Iesu. In ipsius enim persona sumus iam 
etiam in coelo apud Patrem.  
 
[Observ. 4.] Quomodo Christus nos fecit è longinquis, propinquos? In seipso, 
seu in sua persona? Per sanguinem suum: hoc est, per sacrificium corporis & 
sanguinis sui pro nobis oblatum Patri. Quòd enim hîc dicit Apostolus, per 
sanguinem Christi, infrà dicet, per carnem suam, Item, per crucem. Hoc enim 
sanguine impetrauit nobis remissionem peccatorum, quibus Deus fuerat 
offensus, è quibus ortae inter illum & nos inimicitiae, & quibus denique valde 
procul recesseramus à DeoQuando igitur per sanguinem Christi, expiata 
fuerunt peccata, eoque sublatae inimicitię: tum etiam nos dicimur facti fuisse 
propinqui, quia scilicet per sanguinem suum impetrauit nobis Christus, vt 
praefinito tempore, tum Deo, tum Ecclesiae reipsa vniremur: id quod sit, cùm 
vocati per Euangelium, Christum fide amplectimur, qua de re post dicet versu 
17. vbi sic legimus.  
 
Et veniens euangelizauit pacem. Nunc enim tantùm agit de beneficio, per 
sanguinem omnibus electis impetrato: mox de medio, per quod facta est 
beneficij communicatio, dicturus.  
 
In persona igitur Christi, tunc facti fuimus propinqui, cùm suum pro nobis 
effudit, sanguinem, quia tunc expiata fuerunt peccata nostra: beneficij autem 
huius communione & participatione quisque fit propinquus, cùm per 
Euangelium vocatus, credit in Christum, & remissionem peccatorum per 
sanguinem Christi partam amplectitur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  90 
 

Hactenus propositio de Redentione. Sequitur explicatio:  
 
[Ver. 14.] Ipse enim est pax nostra, qui fecit vtraque (τὰ ἒθνη) vnum: & (qui) 
intermedium parietem maceriae diruit: inimicitiam per carnem suam.  
 
Quatuor facit hoc versu Apostolus.  
 
Primo explicat illud, In Christo Iesu.  
 
Secundo, illud, Facti estis propè: quid hoc significet.  
 
Tertiò, modum, quo facti sint propè, id est, vnum.  
 
Quartò, quod dixerat, per sanguinem, explicat, dicendo: per carnem.  
 
De primo igitur ait,  
 
Ipse enim est pax nostra. Obseruanda est locutio, quia magnam habet 
Emphasin, & non caret mysterijs.  
 
Primùm, cùm dixerit, Vos facti estis propinqui in Christo, videtur dicendum 
fuisse, ipse enim est appropinquator noster, vel propinquitas nostra: huius 
autem loco dixit, Ipse enim est pax nostra: Docet igitur è longinquis fieri 
proximos Deo, aut Ecclesiae, nil aliud esse, quàm redire in pacem seu in 
gratiam, & reconciliari cum Deo, & cum Ecclesia, atque ex inimicis, amicos 
fieri: id quod pòst confirmat, dicendo: Sublatis inimicitiis.  
 
Quomodo verò sublatae sunt inimicitiae? dum Christus nostras abstulit 
offensas, quas admisimus, legem Dei transgrediendo: sicut postea in hoc 
versu explicat, & clarius etiam 2. Corinth. 5. Deus erat in Christo, mundum 
reconcilians sibi: non imputans illis peccata ipsorum. In remissione igitur 
peccatorum cumprimis consistit haec reconciliatio, pax, propinquitas.  
 
Ita intelligimus ex his etiam verbis Apostoli, quid sit è longinquo fieri 
propinquum: nempe condonatis expiatisque peccatis, reconciliari, & ex 
inimico fieri amicum: id quod factum est per sanguinem & carnem Christi 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  91 
 

pro nobis oblatam. Et sic Roman. 5. Cùm inimici essemus, reconciliati sumus 
Deo, per mortem filij eius.  
 
[page 139] Deinde, non sine caussa Apostolus, non dixit simpliciter Christum 
esse nostrum pacificatorem, sed pacem nostram: id quod de vllo alio an 
legatur in scripturis, non memini.  
 
Deus Pater ipse quoque est noster reconciliator, & pacificator, vt Apostolus 
docet, dicendo: Deus erat in Christo, mundum reconcilians sibi [2. Cor. 5.]: 
Sed solus Christus vocatur nostra pax. Ergo aliquid amplius hac locutione 
significauit Apostolus de Christo, quàm illum simpliciter caussam esse pacis.  
 
Moses quoque fuit pacificator inter Deum, & inter populum: sed nunquam 
pax ipse: solus Christus est pax nostra. Ratio est: quia solus etiam est 
mediator inter Deum & homines: Et solus ille est, propter quem, & in cuius 
gratiam, facta est pax inter Deum & homines, & inter vtrumque populum: Et 
solus est ille, in quo pax haec firmata & constabilita est. Simili explico. Si 
vxor propter iniurias marito factas nunquam potuerit viro reconciliari, nisi in 
gratiam filij ex sua carne vteroque nati, ita vt maritus ei significet, se in vnius 
filioli gratiam illi esse reconciliatum & pacificatum: an non meritò posset 
mater dicere, hic filius est pax mea? quo sensuu? quòd scilicet in huius 
gratiam, & propter hunc vir re conciliatus mihi sit vxori.  
 
Triplici igitur de caussa, Christus dicitur pax nostra. 1. [Primò,] quia sese 
interposuit inter Deum Patrem, & inter nos, idque tum intercessione ad 
Patrem, tum verbis ad nos, hoc est, huius suae apud Patrem pro nobis 
intercessionis significatione, vt sublatis inimicitijs, caussisque inimicitiarum, 
nos Patri reconciliaremur. 2. [Secundò,] quia per ipsius sanguinem (vt post 
explicat Apostolus) expiatis peccatis nostris; satisfactum fuit iustitiae diuinae, 
eoque illius ira placata, & mors aeterna, quae nobis debebatur, à nostris 
ceruicibus auersa est: atque ita propter solum Christum, & in solius Christi 
gratiam nos reconciliati sumus Patri. 3. [Tertio,] quia in ipso Christo firmata 
est, & constabilitapax: quatenus in ipso acquiescit Pater, & in ipso 
charissimos habet omnes, qui Christi membra sunt, totamque gratiam, quam 
Christus habet apud Patrem, nobis etiam imputat, & largitur. Meritò igitur 
Christus sicut non solùm est noster iustificator, seruator, redemor, sed ipsa 
etiam nostra iustitia, salus, redemtio, sic etiam non solùm est noster 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  92 
 

pacificator, sed ipsa nostra pax. Quare sicut in ipsius persona, sumus 
perfectissimè iusti, perfectissimè sapientes, perfectissimeque sancti: sic in 
ipso quoque ita pax & reconciliatio nostri firmata & perfecta est, vt nihil irae 
supersit in Patre aduersus eos, qui Christo sunt insiti per fidem, perque 
Spiritum sanctum. Sicut & Roman. 8. Nihil damnationis est iis, qui sunt in 
Christo Iesu. Hoc significare voluit Apostolus, cùm dixit Christum esse 
pacem nostram, pacem scilicet perfectam, pacemque aeternam: ac proinde de 
reconciliatione cum Deo, non esse dubitandum ijs, qui sunt in Christo per 
fidem.  
 
Docere item voluit, extra Christum, pacem cum Deo non esse quaerendam, 
sperandam, expectandam: quia solus est pax nostra, eoque etiam solus vita, & 
salus nostra: vt summa fiat Christo iniuria, si quis ad perfectam cum Deo 
reconciliationem, & salutem, putet Mosen quoque & eius legem esse 
necessariam. Si enim Christus solus est pax nostra, eoque perfecta: non igitur 
per legem pax, iustitia, salus. Atque haec de primo membro.  
 
II. De secundo, vbi explicat, quid sit factum esse propè, ait, Qui fecit ex 
vtrisque vnum.  
 
Diximus initio, duplicem factam esse pacem per Christum, vnam inter Deum 
& homines, alteram inter vtrumque populum. De hac altera hîc agit, dicendo: 
Qui fecit τὰ ἀμφότερα (ἔθνη) ἐν, nempe τὸ ἔθνος, gentem inquam seu 
populum alium: non enim gentilem conuertit in Iudaicum (vt volebant ludei 
tempore Pauli) neque Iudaicum in gentilem: sed vtrumque mutauit in vnum 
alium diuersum, nempe in Christianum populum. Hoc significat, Fecit 
vtraque, seu ex vtrisque vnum, alium, scilicet populum. Nisi malis accipere 
illud, ἓν simpliciter pro vno, scilicet corpore, vni capiti adglutinato. Haec est 
enim explicatio eius ἀνακεφαλαίωσεως, de qua cap. 1. Colligendi erant 
omnes Electi, tam ex Gentibus, quàm ex Iudaeis in vnum corpus sub vno 
capite Christo: & ita ambo in vnum collecti, Deo Patri reconciliandi, & ad 
illum adducendi erant: vt postea sequitur vers. 18. quòd per Christum vtrique 
habemus προσαγωγὴν in vno Spiritu ad Deum: Hoc igitur est, quod dicit, Qui 
fecit vtraque vnum, corpus scilicet vnum sub vno capite Christo.  
 
Quid igitur est, fieri propinquum Ecclesiae? Est fieri vnum cum Ecclesia. 
Haec est vnitas Ecclesiae: de qua postea dicemus suo loco 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  93 
 

 
Hanc primùm, impetrauit & fecit in cruce, in sua scilicet persona vtrumque 
populum sibi vniens, tanquam corpus capiti, & ita totum offerens Patri. 
Quotidie etiam facit per suum scilicet Spiritum, ad prędicationem Euangelij: 
perficiet verò & absoluet in coelo, cùm eò nos adducet, & subijciet Patri, vt 
sit Deus omnia in omnibus.  
 
Sed de prima, nempe cum Ecclesia, nunc loquitur, de secunda in v. 17. & 18.  
 
Obseruandum igitur hîc de hac vnione primùm, etiam antequam nasceremur, 
omnes nos fuisse factos vnum in persona Christi, cùm esset in cruce: quia 
expiatis omnium nostrum peccatis, quae in se receperat, nos pro membris suis 
agnouit, & Patri se obtulit: quanta igitur charitate debemus nos mutuò 
complecti? Deinde extra Christum nullam [page 140] veram fieri posse 
populorum & Ecclesiarum vnitionem: quia solus Christus facit ex vtrisque 
verè vnum, & in solo Christo fit haec salutaris multorum coniunctio. Tunc 
autem fit in Christo solo, cùm iuxta ipsius doctrinam, fidem, & Spiritum fit.  
 
III. De tertio, quo modo fecerit ex vtrisque vnum: ait,  
 
Et intermedium parietem maceriae diruit, inimicitiam, &c.  
 
Hoc simili intellexit legem, vt versu sequenti explicat. Hac duo fiebant, vnum 
per se, alterum per accidens: Per se vnus populus, ab altero, Iudaicus à 
Gentili, Gens à gente, sicut domus à domo discernebatur, & diuidebatur: Et in 
hunc finem tradita lex fuit à Deo, contraria nimirum moribus & ceremonijs 
Gentium: Vnde apud Mosensemper cauetur, ne populus ambulet iuxta vias 
Gentium, nec similes illis fiant: Hoc fuit per se. Sed per accidens ex illa lege 
fiebat, vt summae inimicitiae orirentur inter Iudaeos & Gentiles: propter 
diuersitatem scilicet religionis, politiae, morum, quam illa adferebat, diuersa 
à moribus Gentium praecipiendo. Vtrumque effectum indicat Apostolus 
paucis verbis: Primum quidem effectum, dum vocat legem intermedium 
parietem maceriae: alterum verò, dum addit inimicitiam, seu vt alij, 
inimicitias.  
 
Vt illi duo populi conciliarentur, & fierent vnus populus Christianus, per se 
necessarium erat, vt tollerentur inimicitiae: vt autem tollerentur inimicitiae, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  94 
 

caussa inimicitiarum tolleretur, necesse erat. Meritò igitur sustulit legem 
Christus, quae ne duo populi in vnum coniungerentur, impedimento erat.  
 
[Observ. 1.] Duo porrò hîc sunt obseruanda. Primùm, quam congruè legem 
illam compararit Apostolus muro maceriae: triplex enim occurrit similitudo, 
& respectus, inter parietem, & inter legem.  
 
Primùm, maceries constat ex multis lapidibus, sic lex illa Mosis: Vnde 
Apostolus vocat legem mandatorum (multorum) & in decretis sitam, nempe 
quamplurimis.  
 
Secundò, lapides è quibus maceries constat, duri sunt, nullo admixti cemento: 
lex dura fuit, & intolerabilis populo: vnde Petrus: Vt quid tentatis imponere 
iugum, quod neque nos, neque Patres nostri portare potuimus? [Act. 15.] 
Proinde meritò tollenda erat, quia & Iudaeis seruatu erat impossibilis, & 
Gentibus inutilis, & simul etiam intolerabilis.  
 
Tertiò, maceries, paries est imbecillus, non perpetuus, sed temporarius: sic 
Deus significauit legem illam ceremonialem, & iudicialem non duraturam in 
perpetuum: sed tantùm vsque ad illud tempus, quo agri illi diuersi in vnius 
potestatem, hoc est, in potestatem Christi erant deriuandi, & coniungendi. 
Cùm Christus factus homo vixit inter Iudaeos, non habuit, nisi hanc vineam 
Domini Zebaoth: at in cruce impetrauit à Patre totam etiam planitiem 
gentium: Postula à me (ait in Psalmo 2.) & dabo tibi gentes haereditatem 
tuam. Hac igitur planitie impetrata, diruenda fuit maceries. Proinde post 
resurrectionem, dixit, Data est mihi omnis potestas, &c. Ite igitur in 
vniuersum mundum.  
 
[Observ. 2.] Maceries illa fuit à Deo erecta, vt popu lus ipsius à Gentibus 
discerneretur: vbi autem vniendi fuerunt, eam diruit: quia pluris erat facienda 
vnio populorum, quam maceries ipsa. Quantò magis igitur diruendae essent 
maceries humanae, traditiones, ceremoniae, consuetudines, & alia multa 
humana, propter coniunctionem Ecclesiarum? Clamant omnes studendum 
esse vnitati Ecclesiasticae, & vt omnes in vnum vniantur: ô vtinam. Sed quae 
nam est vera vniendi ratio? quam hîc docet Apostolus. Tollantur inimicitiae 
inprimis necesse est. Vnde verò hae? Ex humanis legibus, decretis, mandatis, 
canonibus, de rebus, ritibus, ceremonijs, quae à verbo Dei dissident: vel 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  95 
 

saltem quae ex illo nullum habent testimonium. Et interim tamen illis 
grauantur conscientiae supra modum. Tollantur ergo ista. Hic est paries 
maceriae.  
 
Atque haec de tertio.  
 
De quarto ait, Per carnem suam.  
 
IV. Cur, cùm supra dixerit, per sanguinem Christi, hîc ait per carnem Christi? 
Significabat se non loqui de solo sanguine, neque de sola carne, sed de toto 
sacrificio, quod Patriobtulit: illud autem non fuit solus sanguis, nec sola caro: 
sed vtrumque simul. Deinde neque etiam caro & sanguis, separanda sunt à 
persona Filij Dei, eoque ab eius Deitate: neque enim per se vim habuissent 
expiandi peccata, nosque Deo reconciliandi, nisi eam à Deitate accepissent: 
Proinde meritò Apostolus Act. 20. dixit, Deum sanguine suo redemisse 
Ecclesiam. Sanguine redemit, sed vis redemtionis in sanguine inde erat, quia 
sanguis fuit non puri hominis, sed eius, qui Deus etiam erat. Ideo etiam hîc 
totam personam significat Apostolus, cùm ait, nos factos esse propinquos, per 
sanguinem Christi. Et Christum fecisse ex vtrisque vnum, per carnem suam. 
Christi nomen, nomen est totius personae: ideoquę tota operata est salutem 
nostram: Secundum humanam naturam, patiendo, moriendo, secundum 
diuinam efficaciter salutem operando, vimque redimendi à peccatis, sanguini 
praebendo, & carni: ita vt distinctissimae fuerint in eadem persona actiones, 
quae erant secundum humanam, ab ijs quae erant secundum diuinam 
naturam: ita tamen vnitae in eadem persona, vt aliae ab alijs non 
seiungerentur: actionibus verò distinctis simul & vnitis, proprietates etiam 
vtriusque naturae, eoque & naturae ipsae, distinctae simul fuerint, & verè in 
vna persona vnitae, [page 141] necesse est. Eodem enim modo se habent in 
Christo, Actiones, Proprietates, Naturae. Naturae sunt vnitae in eadem 
persona, nec tamen confusae, aut in se inuicem mutatae, vel transfusae: Ergo 
& proprietates & actiones eodem se habent modo: Ac sicut realis est vnio 
naturarum in vna persona, sic etiam vnio proprietatum, realissima est in 
eadem persona: & sic etiam de Actionibus dicendum est: actiones enim 
propriè sunt suppositorum: Et ita loquuntur scripturae de Christo, id est, de 
tota persona: Christus passus est, Christus mortuus, Christus redemit nos, 
Christus fecit vtraque vnum. Qua de caussa, Patres, actiones in Christo, 
vocarunt θεανδρικὰς actiones: quia illius sunt, qui & Deus & homo est. Atque 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  96 
 

hoc obseruatum esto in hac locutione, & similibus de Christo: Chri stus fecit 
vtraque vnum, fecit pacem, &c. per sanguinem suum, per carnem suam.  
 
[Ver. 15.] Legem mandatorum in decretis (sitam) abrogans, vt duos conderet 
in semet ipso, in vnum nouum hominem, faciens pacem.  
 
Explicatio est & expolitio superioris versus.  
 
1. Primùm, explicat, quid sit, intermedium maceriae parietem diruisse, nil 
aliud, quàm legem mandatorum in decretis sitam, abrogasse: 2. Secundò, quid 
sit Christum vtraque fecisse vnum, nil aliud, quàm duos populos in vnum 
nouum non tam populum, quàm hominem condidisse: 3. Tertio, quid sit illud, 
per carnem suam, nempe in seipso: qua dictione apertè significatur persona 
Christi, non vna Natura. 4. Quartò, quòd supra dixit, Christum sustulisse 
inimicitiam, hîc ait fecisse pacem. Ita non est hîc opus longa explicatione, 
cùm haec nil aliud sint, quàm explicationes superiorum. Quaedam tamen sunt 
obseruanda.  
 
1. Obseruanda est caussa, cur Apostolus de abrogatione legis verba faciens, 
eam non vocauit vel, הרות , seu doctrinam, vel simpliciter legem, sed legem 
mandatorum, nec hoc contentus adiecit, in decretis (nempe sitam) Caussa est, 
quia voluit significare, non esse abrogatam nisi illam legis partem, quae 
inimicitias conciliabat inter vtrumque populum, & quę impedimento erat, ne 
ex duobus populis vnus fieret in Christo populus.  
 
Haec autem erat ea potissimùm pars legis, qua cultus, ceremoniae, & ritus in 
religione praecipiebantur; ab ijs enim Gentes erant admodum diuersae: Et 
inde potissimùm oriebantur inimicitiae.  
 
Nonnihil etiam oriebatur inimicitiarum ex diuersitate legum politicarum: sed 
cumprimis ex ceremonialibus legibus. Hanc igitur partem ait fuisse 
abrogatam per Christum: quam etiam legem mandatorum in decretis vocat, 
quia erant mandata de ceremonijs, penè innumerabilia, tot & talia, quae à 
populo seruari omnia non possent, vt Petrus ait: Act. 15.  
 
At verò doctrinae quae habentur in lege, de vno vero eo colendo, de Fide, de 
Spe, de Charitate, de Timore Dei, & aliae huius generis doctrinae, non 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  97 
 

fuerunt abrogatae, imò stabilitae per sanguinem Christi: id quod & de 
promissionibus gratiae, quae in lege continentur, dictum esse volumus. Haec 
igitur caussa est, cur non dixerit simpliciter legem, aut Thora, sed legem 
mandatorum in decretis.  
 
Quare hinc discamus quid per Christum abrogatum sit, & quid non sit 
abrogatum, id nimirum est abrogatum, quod impediebat, ne ex duobus 
populis, fieret vnus nouus, id est, Christianus.  
 
Atque tantùm abest, vt doctrina de Deo vero, de Fide, de dilectione, item 
promissiones Gratiae, impedire potuerint ne duo herent vnus populus 
Christianus: vt potius nemo queat esse Christianus, sine hac doctrina, & 
studio horum verè bonorum operum, quae à fide & dilectione proficiscuntur.  
 
2. Obseruanda est ista necessitas abrogandę legis. Ait Apostolus, Christum 
legem mandatorum abrogasse, vt duos conderet in seipso in vnum nouum 
hominem: Ergo non poterant condi invnum nouum hominem in Christo, 
hominemque Christianum, nisi abrogaretur lex. Ratio multiplex est:  
 
1. Vna fuit, quòd neque Gentilis cum Iudaeo, neque ludaeus cum Gentili coire 
potuissent in vnum populum, nisi animis pacatis, & inter se amicis. Hoc docet 
Apostolus, dicendo: sublatis inimicitijs factos fuisse vnum: ver. 14. Item 
dicendo: facta pace, duos populos in vnum nouum hominem conditos fuisse 
in Christo. Atqui inimicitiae tolli non poterant, non sublata lege, illarum 
causia. Ergo, &c.  
 
2. Secunda ratio à regeneratione ducitur. Christianus esse non potest, qui aut 
Gentilis manet, aut Iudaeus. In Christo enim non oportet esse Iudaeum, aut 
Gentilem, sed nouam creaturam: oportuit igitur & Gentilem suam deserere 
gentilitatem ac superstitionem, & Iudaeum suum Iudaismum, qui in 
ceremonijs & ritibus consistebat. Hoc enim erat Iudęorum proprium, quo ab 
alijs differebat populis: quando ipsa vera pietas debebat esse communis, sicut 
fuerat etiam ab initio mundi: Et reuera multis Gentibus communis fuit cum 
Iudaeis: sicut lobo, Naamano, Cyro, & alijs multis.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  98 
 

3. Tertia, à libertate petitur Christiana. Christianus esse non potest, nisi qui 
libe liberam habet conscientiam, & sub lege amplius non est, sed sub gratia: 
Hoc enim proprium esse Christiani hominis docet Apostolus ad Rom. & alibi.  
 
Lege igitur liberari oportuit, qui in vnum nouum hominem creandi erant.  
 
4. Quarta, [page 142] à Fide, post aduentum Christi. Vt quis verus sit 
Christianus, fide cumprimis inChristum opus habet, qua iam credat Christum 
venisse, peccata expiasse, & Patri nos reconciliasse, quemadmodum ante 
aduentum, necessaria erat fides, qua crederetur, Christum venturum, & haec 
praestiturum. Atqui ritus omnes & caeremoniae fidem illam impediebant: 
praedicabant enim Christum venturum esse, peccata nondum esse expiata, 
sed expiatum iri per Christum: eoque post aduentum Christi, negabant factum 
esse quod omnino factum erat, & quod iam factum esse fateri oportebat. Non 
poterant igitur populi illi duo in vnum nouum hominem, hoc est, in vnam 
veram & Christianam Ecclesiam coniungi, nisi lex illa, de qua loquitur 
Apostolus, abrogaretur. Oportuit enim esse vnam & eandem vtriusque populi 
fidem, si debuerunt in vnum hominem coniungi. Atqui non fuisset vna & 
eadem, si Gentilis quidem iuxta Euangelium credidisset, Christum venisse, 
Iudaeus verò iuxta legem non venisse, sed duntaxat venturum esse. Ita 
apparet quae necessitas abrogandae legis fuerit: vt meritò dicat Apostolus, 
Christum abrogasse legem mandatorum in decretis, vt duos conderet in 
semetiplo in vnum nouum hominem. Ex quibus etiam facilè intelligitur, quid 
illi egerint, qui tempore Pauli ceremonias illas & ritus in Ecclesia, tanquam 
necessarios ad salutem ratineri volebant: nihil nimirum aliud, nisi vt 
negaretur Christum venisse, peccata expiasse, & salutem mundo attulisse: 
eoque impediretur, ne populi in vnum nouum hominem in Christo 
conderentur.  
 
[Observ. 3.] Neque praetereundum est, quòd Paulus vsus sit hac locutione, vt 
non simpliciter dixerit, vt duo conderet in vnum, sed in seipso: nec in vnum 
populum, sed in vnum nouum, non populum, sed hominem.  
 
Primùm, explicat quomodo intelligendum sit illud quod dixerat, Qui fecit 
vtraque vnum, nempe non ex Gentilis accessione, vnum tantùm Iudaicum 
populum: sic enim non fuisset nouus populus, sed vetus; neque etiam in 
Christo vterque populus coisset & coaluisset, sed in Mose: multò minus, fecit 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  99 
 

vnum, accessione Iudaeorum ad Gentes, (haec enim fuisset manifesta à Deo 
Iehoua Apostasia) sed ita fecisse Christus ex duobus populis vnum 
intelligendus est, vt vtrumque mutarit in alium populum, nempe in nouum, in 
populum scilicet Christianum, in nouam creaturam, in quo omnia 
renouarentur, sicut praedixerat se facturum per Iesaiam dicendo: Vetera 
transierunt, Ecce noua facio omnia [Ies. 66.]: id quod fieri non poterat, nec 
potest, nisi in CHRISTO, hoc est, per insitionem in CHRISTVM. Hoc igitur 
est primum, quod ex illa locutione colligimus.  
 
Deinde eadem dictione declaratur, qualis & quanta sit vnitas piorum omnium 
in Christo: talis & tanta, vt quotquot Christo insiti sunt per Spiritum sanctum, 
perque fidem, tùm ex Iudaeis, tùm ex Gentibus (sunt autem infinita propè, & 
innumerabilia hominum millia) omnes tamen dicantur ab Apostolo esse, & 
verè etiam sint vnus tantùm homo, vnus inquam homo, cum ipso Christo: 
quia Christus huius magni, & ferè immensi hominis per totum orbem diffusi, 
inque coelo & in terrae existentis, caput est, singuli fideles membra. Quò 
pertinet quòd Apostolus totam Ecclesiam cum capite coniunctam, vocat 
Christum ipsum I. Corint: 12. Sicut enim corpus (inquit) vnum est, & multa 
habet membra, omnia vero membra corporis vnius, multa cum sint, vnum 
sunt corpus: Sic & Christus, id est, sic & Ecclesia, quae est corpus Christi: Et 
Ephes. Ecclesia πλήρωμα est illius qui omnia in omnibus implet, id est, 
Christi. An non magna & admirabilis est haec, omnium Electorum à condito 
orbe in finem vsque; tam ex Gentibus, quàm ex Iudaeis, partim in coelo 
existentium, partim in terris, idque in omnibus terrae partibus degentium, 
vnitas: qua fit, vt omnia sint verè vnus homo, non simpliciter, sed nouus? 
Quomodo verò vnus sunt homo? non ratione personarum, quae reuera sunt 
innumerabiles: sed ratione, tum capitis vnius, quod est Christus, cui omnes 
tanquam membra annexi sumus, tum respectu vnius & eiusdem Spiritus, quo 
viuificamur, & quo capiti adglutinati sumus omnes. Cur enim etiam quisque 
nostrum, vnus dicitur esse, & verè est vnus homo, cùm tamen multa & varia 
sint membra? quia omnia & ab vna eademque anima viuificantur, & sub vno 
capite coniuncta continentur: adde etiam tertium respectum, quia vna est & 
eadem omnium natura noua, vna caro de carne Christi, vnum os ex ossibus 
Christi: vna natura diuina, vt loquitur Petrus, omnibus communicata, quae 
noua vocatur creatura. Hanc rationem innuit etiam Apostolus in contextu, 
quando ait, in vnum hominem, non simpliciter, sed nouum.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  100 
 

Vnitas igitur haec, non ex personis, sed ex noua natura, qua vnum sumus in 
Christo capite, & ex Spiritu Dei, qui vnus in omnibus est, & omnes viuificat, 
aestimanda est. Philosophi dicunt, multos homines indiuiduis, esse vnum 
hominem specie: cur non & Christiani personis multi, vnus sint homo 
Christianus nouâ naturâ, id est, propter vnam nouam naturam, qua in Christo 
vnus est & subsistit? De fidelibus in Actis legimus, Erat illis anima vna, & 
cor vnum [Act. 2.]; non simpliciter, sed in Deo. Et ita in Deo erant etiam vnus 
homo, Spiritu, fide, charitate, voluntate, consensu, nouitate naturae.  
 
Intelligimus ergo, [page 143] quanta, & qualis sit, esseque debeat omnium 
piorum in Christo vnitas.  
 
[Observ. 4.] Quòd ait, faciens pacem: Explicat quod ante dixerat de sublatis 
inimicitijs per carnem Christi, inimicitijs inquam, quae erant inter Iudaeos & 
Gentiles. Si hae tollantur, quid superest aliud, quàm pax, Docet igitur 
populum non posse coire, nisi tollantur inimicitiae. Contrà igitur vbi charitas 
viget, & vera amicitia, ibi non potest esse bellum, sed tantùm pax, & 
consensio.  
 
[Ver. 16.] Et reconciliaret vtrosque in vno corpore, Deo, per crucem: perema 
inimicitia per eam.  
 
Duplex supra diximus fuisse Mediatoris pacificatorisque nostri officium: 
Vnum, quo vtrumque populum inter se conciliaret in vnum: Alterum, quo 
vtrumque simul coniunctum, Deo reconciliaret & praesentaret.  
 
De priore dixit: Nunc de altero loquitur in hoc versu. Sic autem construenda 
sunt verba: Christus pax nostra, legem abrogauit, vt duos conderet in 
semetipso in vnum nouum hominem, faciens pacem: Et (scilicet legem 
abrogauit) vt reconciliaret vtrumque in vno corpore, Deo.  
 
Docet igitur legis abrogationem non solùm ad hoc fuisse necessariam, vt duo 
populi simul inter se conciliarentur, verùm etiam ad hoc, vt vterque populus 
in gratiam Dei simul rediret, in persona Christi.  
 
Quatuor autem facit:  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  101 
 

1. Primum, alteram caussam affert abrogata legis, vt scilicet vtrumque 
populum Christus reconciliaret Deo.  
2. Secundo, vbi facta sit haec reconciliatio: in corpore Christi.  
3. Tertiò, per quodnam medium: per crucem inquit.  
4. Quartò, quomodo? interempta inimicitia, per eandem crucem.  
 
I [An legis abrogatio fueris ad reconciliationern cum Deo necessaria.] Ad 
primum quod attinet, oritur quaestio, quomodo fuerit necesse, legem abrogari 
per Christum, quò possint Gentes Deo reconciliari. Nam de Iudaeis non 
videtur vlla esse dubitatio: quoniam ipsi erant sub legeproinde ab illa 
liberandi erant, vt possent esse sub Gratia: sed quid illud ad Gentes, qui non 
erant huic legi obnoxij?  
 
Resp. Simpliciter non fuit necesse abrogari legem, quò Gentes seruarentur, 
neque hoc dicit Apostolus: sed vt Gentes simul (nota illud simul) vt inquam 
Gentes vnà cum Iudaeis tanquam vnus homo, vel saltem vnus populus 
reconciliarentur Deo: ad hoc demum necessaria fuit legis abrogatio. 
Quomodo enim simul poterant Deo reconciliari, si non erant simul in vnum 
corpus coniuncti? Neque enim Christus seorsim populum Iudaicum 
reconciliauit Patri, & seorsim Gentilem: sed omnes electos simul reconciliare 
voluit. Quò igitur simul possent cum Iudaeis Gentes Deo reconciliari, 
abrogati legem Iudaeis necesse fuit. Hinc apparet Apostolum hîc non loqui de 
coniunctione vtriusque populi, qua realiter coniuncti fuerunt inter se vocati 
pariter ad Christum per Euangelium: sed de ea, quam Christus in cruce per 
carnem & sanguinem suum, impetrauit. Tunc enim simul fuerunt Deo 
reconciliati. Res igitur ita se habet.  
 
1. Christus in cruce per suum sanguinem abrogauit legem: vnde & dixit in 
cruce, Consummatum est.  
 
2. Secundò, lege abrogara, impetrauit, vt populus cum populo in vnum corpus 
tandem coiret: Ergo, vtrumque populum tanquam iam in vnum hominem 
collectum, Patri simul reconciliauit, tametsi nondum reapse erant simul 
collecti, id quod postmodum factum est per praedicationem Euangelij.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  102 
 

Ita sensus est perspicuus: Christum ideò legem abrogasse, vt vtrumque simul 
populum inter se conciliatum, & ceu vnum factum hominem, Deo simul 
etiam reconciliaret.  
 
II. De secundo, vbi facta sit haec reconciliatio, ait Apostolus, in vno corpore: 
intellige, in vno & eodem Christi corpore: quoniam idem Apostolus interpres 
sui est, ad Coloss 1. Vos (inquit) reconciliauit in corpore illo carnis suae: vt 
vos sisteret sanctos. Alij interpretantur, in corpore vno, nempe mystico: vt sit 
sensus, Christum omnes Electos ceu iam in vnum corpus collectos, tunc 
habuisse ante oculos, & in eodem corpore singulos Patri reconciliasse. Sed 
distinguendum est corpus mysticum totius Ecclesiae, quod reconciliatum est, 
à corpore carnis Christi, in quo illud fuit reconciliatum.  
 
Et sic distinguit Apostolus loco ante citato ad Col. Et consentanea est haec 
interpretatio, cum eo quod etiam supra dixit ver. 15. Vt duos conderet in 
seipso in vnum nouum hominem. Ibi ait, in seipso: hic ait, in vno corpore, 
intellige cum Paulo, carnis suae.  
 
[Observ.] Confirmatur hic doctrina, quam ante et Obseruae. iam tradidit, 
omnes simul electos in vna & eadem Christi persona fuisse in cruce 
Patrireconciliatos: ita vt quatuor hîc sint propositiones per se notae & certae:  
 
1. Prima, extra personam Christi, nemo vnquam potuit aut potest Deo 
reconciliari: quotquot enim Christus reconciliauit, reconciliauit in corpore 
suo, hoc est, in seipso 
 
2. Secunda, omnes simul electi, tanquam in vnum corpus collecti, semel 
reconciliati fuerunt Deo, per Christum in cruce: Ideò enim Christus omnes 
simul coniunxit, vt vna & eadem oblatione omnes simul in vno & eodem suo 
corpore, Deo reconciliaret: hinc sequitur.  
 
3. Tertia, Qui non fuerunt in cruce Christi, vnà cum alijs, id est, cum toto 
Ecclesiae corpore reconciliati: [page 144] speranda illis non est vlla alia 
reconciliatio.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  103 
 

4. Quarta, sicut fieri nequit vt tota Ecclesiapereat, quae semel fuit 
reconciliata: sic fieri etiam non potest, vt pereat, qui cum corpore Ecclesiae 
fuit semel per Christum Patri reconciliatus.  
 
III. De tertio, hoc est, per quodnam medium simus omnes in corpore Christi, 
Deo reconciliati, ait Apostolus, per crucem: intelligit sacrificium in cruce 
oblatum. Quòd enim supra dixit, per sanguinem Christi, & postea per carnem 
suam, nunc dicit per crucem. Ergo per crucem, nil aliud est quàm per 
sacrificium corporis & sanguinis sui, in cruce oblatum, nos esse Patri 
reconciliatos. Quanti igitur aestimanda est haec reconciliatio, qua facta est 
per effusionem sanguinis Filij Dei incruce effusi: & per sacrificium carnis ac 
corporis eius in cruce peractum?  
 
IV. Sed quartum consideratione dignum est, quomodo facta sit haec 
reconciliatio: ait,  
 
Perema inimicitia per eam.  
 
De inimicitia loquitur, quae inter Deum & nos propter nostra peccata, exorta 
fuerat. De inimicitijs inter vtrumque populum, dixit eas fuisse solutas: λύσας 
(inquit) τὸ μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ τὴν ἔχθραν. Sed de inimicitia inter Deum 
& nos, ait, eam fuisse interemam, Significatur, posse quidem renouari 
inimicitias inter populum & populum, inter hominem pium, & pium: sed inter 
Deum, & Electos nullam amplius esse posse: quia haec interenta est penitus 
per crucem Christi. Quid enim hanc exuscitare potest? peccata certè, quae 
sola excitarunt inimicitiam hanc, deleta sunt per sanguinem Christi, nec 
amplius imputari possunt electis, qui sunt in Christo Iesu: Rom. 8. Nihil 
damnationis, &c.  
 
Ergo amicitia cum Deo per Christum comparata, constans & sempiterna est, 
nec ab ea separare quidpiam nos potest: quid ita? quia inimicitia omnino & 
funditus peremaest. Hoc est quod Apostolus ait Rom. 8. Quis nos separabit a 
charitate Dei, &c.  
 
TERTIA PARS.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  104 
 

[III. De euangelij praedicatione. Ver. 17.] Et veniens (καὶ ἐλθὼν euangelizauit 
pacem, vobis qui procul, & ijs qui prope 
 
[Ver. 18.] Quia per illum habemus adductionem vtrique in vno Spiritu ad 
Patrem.  
 
Hactenus explicauit beneficium reconciliationis & pacis, quam Christus 
Electis omnibus tam Iudeis, quàm Gentibus, tum inter ipsos, tum cum Deo, in 
cruce comparauit, sublatis & interfectis inimicitijs per crucem. Nunc 
quomodo hęc pax innotuerit Mundo, Iudaeis & Gentibus, & quomodo 
communicetur, declarat: nempe per Euangelij praedicationem.  
 
Duo autem sunt membra prioris, id est, 17. versus: Ac  
 
Primò, docet Apostolus, Christum, sicut autor fuit pacis, sic etiam primarium 
esse eiusdem publicatorem, & donatorem: illum enim venisse, ac Euangelium 
hoc attulisse.  
 
Altero, quibusnam pacem hanc denunciet, nimirum non tantùm Iudaeis, qui 
erant propè, sed etiam Gentibus qui erant longè: hoc est, omnibus hominum 
generibus. Sed nos vtrumque simul explicabimus.  
 
Ait ergo:  
 
Et veniens (quis?) Christus: de eo enim hactenus locutus est, Christus ergo, 
qui est pax nostra, qui ex vtrisque fecit vnum, qui legem abrogauit, qui duos 
condidit in vnum nouum hominem, faciens pacem: qui vtrumque populum 
simul reconciliauit, is idem veniens euangelizauit: id est, laetum attulit 
nuncium, quo nullum laetius adferri à quopiam poterat: Quid enim 
euangelizauit?  
 
Pacem, pacem scilicet, quam etiam fecit, & nobis acquisiuit: pacem nimirum 
cum Deo, & pacem cum proximo, adeoque cum tota Ecclesia, dem quibus 
hucusque disseruit. Apostolus: quarum prior, nempe cum Deo, caussa est 
posterioris.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  105 
 

Ideo enim pax facta est inter vtrumque populum, quia Christus pro vtroque 
mortuus est, & sua morte vtrumque reconciliauit, Patri.  
 
Haec est pax, quam Christus & fecit primùm, & deinde etiam ἐλθῶν, veniens, 
(nempe ad vtrumque populum, tam eum qui procul erat, quàm ad eum qui 
propè, vt mox sequitur in ipso Apostoli contextu) vtrique etiam euangelizauit: 
euangelizauit inquam pacem, hoc est, reconciliationem sanguine suo partam, 
& nobis à Patre impetratam: ac proinde peccatorum remissionem, 
liberationem à morte, è manibus Satanae, & denique vitam aeternam. Nomine 
enim pacis mundo euangelizatae, totum CHRISTI beneficium, quod 
Euangelio praedicatur, complexus est Apostolus.  
 
[Quaestrio it Quomodo gentibus pradicarit pacem. Rom. 15. Matt. 15.] Sed 
oritur hîc quaestio de hoc Christi aduentu & praedicatione ad Gentes. De illis 
enim qui erant propè, id est, de Iudaeis, res est perspicua: Christum ad illos 
venisse & praedicasse; vnde & minister circumcisionis appellatur, & Christus 
ipse dixerat, se missum esse ad oues quae perierant domus Israel: Et Iesaiae 
oraculum citauit, quo suam vocationem ad praedicandum comprobaret, 
dicendo: Spiritus Domini super me, ad euangelizandum pauperibus misit me 
[Luc. 4.]: Et quidem officium hoc fecit, tum ante pacem in cruce partam, 
omnibus Iudaeis euangelizando, tum post resurrectionem per dies 40. loquens 
de regno Dei cum suis discipulis. Ita de aduentu & praedicatione ad Iudęos, 
nulla est quęstio: sed quòd dicitur ad Gentes venisse, & illis euangelizasse, 
cùm nihil [page 145] hac de re scribant Euangelistae, immò cùm hoc neget 
Christus ipse, dicendo, se non esse missum nisi ad oues quae perierant, 
domus Israël: hoc aliquam dubitationem parit.  
 
Resp. Solutio breuis est: Christus secundum praesentiam sui corporis, non 
venit ad Gentes, sed venit in Apostolorum personis, praesertim Pauli, & per 
illos locutus est: vnde & dixit Apostolis, Non enim vos estis qui loquimini, 
sed Spiritus Patris vestri is est, qui loquitur in vobis [Matt. 10.]: Spiritus 
autem Patris est etiam Spiritus Christi: Ergo Christus loquebatur in Apostolis 
per suum Spiritum: confirmante hoc Apostolo ipso, ac dicente, An 
experimentum quaeritis eius, qui in me loquitur, Christus? [2. Cor. 13.] Verè 
igitur dixit Apostolus, Christum venisse & praedicasse etiam ijs, qui erant 
procul, id est, Gentibus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  106 
 

[Observ. 1.] Ita obseruanda est hîc majestas ministerij Ecclesiastici: quando 
Christus ille ipse est, qui in personis legitimorum ministrorum venit ad nos, 
& praedicat Euangelium per illorum ora, & Sacramenta administrat per 
ipsorum manus: per sese autem, perque suum Spiritum in Electorum cordibus 
veritatem Euangelij inscribit, & virtutem Sacramentorum efficaciter operatur. 
Duo enim Actionum genera sunt in ministerio, quando cum Electis agitur: 
vna est externa, externa nimirum Euangelij praedicatio, & externa aquae, 
panis & vini administratio: altera interna, interna scilicet cordis à peccatorum 
sordibus ablutio, ac regeneratio, interna veri corporis Christi manducatio, & 
veri sanguinis eius potatio. Vtriusque autem autor & effector est Christus: 
vnius per se, ac per Spiritum suum, alterius per homines. Ita primarius, 
verusque minister Ecclesiae, & Episcopus, est Christus: quia is est, qui ad 
euangelizandum nobis pacem, & ad eandem per Sacramenta, non externis 
tantùm actionibus, sed maximè internis, confirmandam quotidie venit: vt eam 
nimirum, cordibus nostris inscribat, insculpat, infigat.  
 
Hinc etiam liquet ad alteram, quae fieri potest, quaestionem responsio:  
 
[Quastio 2.] Quorsum (inquiet aliquis) haec pacis praedicatio? si facta est in 
cruce: citra omnem controuersiam, omnes illi, quibus à Christo placatus & 
reconciliatus fuit Pater, seruabuntur, etiamsi nihil vnquam hac de re audire 
potuerint, vt liquet de infantibus fidelium.  
 
Resp. Quod dicis, non inficiamur, immò confirmatum fuit à nobis paulò ante 
propositione quarta. Neque enim perire possunt, quos semel Christus seruauit 
sanguine suo. Sed non sequitur, frustra ergo pacem hanc cum Deo factam 
prędicari. Habet enim suos vsus, eosque magnos, & salutares: quorum tres 
sunt praecipui: inseparabiles quidem à se inuicem, sed tamen distincti inter se 
 
1. Primus est fides, qua ex auditu Euangelij, Christum pacem nostram, 
beneficiumque reconciliationis nobis per eum partae cognoscimus, & 
amplectimur, eoque iustificamur.  
 
2. Alter est pax conscientiae, quam ex cognitione Dei nobis reconciliati & 
placati per Christum, consequimur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  107 
 

3. Tertius est, nostri vicissim cum Deo reconciliatio, eoque & regeneratio, 
mutatioque vitae, qua Deum glorificamus.  
 
Singulos breuiter explico: sed si prius declarem, quid sit Deum nobis 
reconciliatum esse per Christum, seu quid sit haec pax, quam Euangelium 
annunciat per Christum factam esse inter Deum, & inter nos.  
 
Quòd legimus & audimus, Deum per Christum nobis esse placatum & 
reconciliatum: non est id vllo modo carnali & humana cogitatione 
intelligendum, quasi in Deo facta sit aliqua mutatio, sicut in nobis fit, cùm 
exiratis placamur, & ex inimicis fimus amici, odio in amorem, mutato. Tales 
de Deo cogitationes procul absint à mentibus fidelium. Deus enim, & 
quicquid in Deo est, prorsus immutabile est: eoque & amor, quo nos electos 
suos amauit ab aeterno in Christo, immutabilis ac sempiternus est: & odium, 
quo dicitur reprobos impios odisse, nunquam mutatur: id quod & de ira, quae 
in Deo esse dicitur, omnino intelligendum est. Quid autem ijs nominibus & 
Attributis, amoris, odij, irae intelligendum sit, in libro de Natura Dei abundè 
fuit explicatum. Certum tamen est, nominibus istis, seu locutionibus, nimirum 
Deum esse placatum & reconciliatum, mutationem aliquam significari: quae 
cùm non cadat in Deum, eam aut in nobis fieri, aut in Dei effectis omnino 
necesse est. Sed quae fit in nobis, ea vocatur nostri cum Deo reconciliatio, de 
qua 2. Cor. 5. Obsecramus pro Christo, reconciliemini Deo: Euangelium 
autem annunciat pacem, qua Deus placatus nobis esse dicitur.  
 
Notandum igitur est, cùm scriptura dicit, Deum in Christo, & per Christum 
nobis reconciliatum esse, seu iram ipsius placatam, his & similibus 
locutionibus hoc propriè significari: nempe, Christum vsque adeò sua 
obedientia, sanguine, morte, & sacrificio crucis, iustitiae diuinae pro peccatis 
nostris satisfecisse, vt ira illa immensa Dei & aeterna, id est, mors aeterna 
peccatis nostris debita (ea enim effectum est irae, quae in Deo est, id est, 
iustae voluntatis Dei decretique diuini, de puniendis peccatis nostris) vt 
inquam illa ira Dei, id est, aeterna mors, auersa à nobis sit propter Christum, 
immo in summam beneuolentiam erga nos, id est, in donum aeternae vitae & 
felicitatis conuersa: erga nos inquam qui electi fuimus in [page 146] Christo 
ante Mundi constitutionem: & pro quibus propriè mortuus est, & satisfecit 
diuinae iustitiae Christus. Haec propriè est pax, quam Christus & fecit, & 
factam esse inter Deum & nos, per Euangelium annunciauit & annunciat: 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  108 
 

Sicut & ex Esaia Apostolus declarauit ad Rom. 10. Quam speciosi pedes 
euangelizantium pacem, euangelizantium bona, euangelizantium salutem. 
Posterioribus verbis explicauit priora, quid scilicet sit euangelizare pacem, 
inter Deum & nos factam: nimirum nil aliud, quàm euangelizare, propter satis 
factionem Christi, nos ab ira Dei, id est, à malis, quę nobis debebantur, esse 
liberatos: Et contrà, bona quae non debebantur, esse consecutos, id est, 
salutem, vitamque aeternam. Iis enim effectis, & beneficijs declaratur, Deum 
nobis esse propitium, nos amare et complecti, vt filios in Christo, qui amor 
Dei erga nos non tum coepit, cùm Christus pro nobis satisfecit in cruce, sed 
longè ante, id est, ab omni aeternitate praecessit. Imò ex illo amore aeterno 
factum est, vt Christus sit missus ad tollenda peccata nostra in cruce, 
liberandosque nos ab ira Dei, cuius eramus naturâ filij: id est, ab aeterna 
damnatione nobis debita. Hoc demum est, Deum nobis placatum esse per 
Christum. Ita videmus, per hanc pacificationem, & reconciliationem, nullam 
esse factam in Deo mutationem, sed in effectis: quia quae debebatur ira, id 
est, aeterna mors, mutata est in summam beneuolentiam, id est, in donum 
vitae aeternae atque salutis, manifestum beneuolentiae diuinae testimonium.  
 
Nunc intelligimus, quid sit, Deum illius que iram placatam per sanguinem 
Christi: ac proinde quid sit illa pax, quam Christus fecit inter Deum Patrem & 
internos, quamque per Euangelium annunciauit & quotidie annunciat 
omnibus, tam ijs qui longè, quàm ijs qui propè. Hinc facilè etiam 
intelligimus, quanquam pax semel facta per Christum in cruce, firmata & 
constabilita est, ita vt quibuscunque placatus est Deus, ij perire nullo modo 
possint: non interim tamen frustra per eundem Christum pacem hanc 
euangelizatam fuisse, & euangelizari quotidie: sed habere suos salutares, 
immo ad fruitionem istius pacis, necessarios vsus.  
 
[1. Operatio fidei.] Primus igitur est, quòd dum audimus praedicari nobis 
hanc pacem inter Deum, & inter nos, esse factam, idque per Christum filium 
Dei, factum propter nos filium etiam hominis, & pro nobis in cruce mortuum: 
Et quidem totum hoc, ex aeterno Patris decreto, & propter eximiam 
charitatem, qua dilexit nos, esse peractum: Ex auditu inquam huius Euangelij, 
gignitur in nobis fides (vt est ad Roman. 10.) qua & Deum immensamque 
eius erga nos bonitatem, & Christum, quis & qualis erga nos sit, & tam 
magnum atque admirandum huius pacis per Christum factae beneficium, 
omnem humanum captum alioqui superans, cognoscimus, & cognitum 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  109 
 

amplectimur. Quid autem hac cognitione & fide magis necessarium? Haec 
enim est certa nostri iustificatio & salus: cùm credimus Euangelio, hanc 
pacem annuncianti: quae iustificatio tum remissione peccatorum, eoque & 
liberatione à morte aeterna, tum imputatione iustitiae, atque obedientiae 
Christi, eoque & donatione vitae aeternae constat.  
 
Hic est primus praedicationis Euangelij vsus & fructus.  
 
[2. Pax conscientia.] Alter, est pax conscientiae, quae ex fide, de certissima 
pace cum Deo per Christum comparata, eoque ex iustificatione nascitur: 
dicente Apostolo, Iustificati igitur ex fide, pacem habemus ad Deum [Rom. 
5.]. Nam antequam certiores fiamus de remissione peccatorum, eoque de Deo 
erga nos bene affecto propter Christum: conscientia nostra semper fluctuat, 
aestuat, varijsque agitatur procellis, metuens ne Deus tandem aliquando 
peccata nostra vlciscatur. Nemo est enim, qui non sit conscius peccatorum: Et 
qui etiam ignoret Deum esse iustum iudicem & vindicem scelerum. 
Quomodo igitur potest conscientia esse pacata, antequam de pace cum Deo 
facta, certior fiat? Fit autem certior ex Euangelij prędicatione, si illi credat. 
Quare non frustra Christus factam à se pacem, euangelizari etiam voluit, & 
vult.  
 
[3. Nostri reconciliatio.] Tertius vsus est, nostri vicissim cum Deo 
reconciliatio. Differt enim haec, qua nos quotidie cum Deo reconciliamur, ab 
illa, qua ipse semel per Christum nobis placatus & pacatus fuit. Locus de 
vtraque insignis est in 2. Corint. 5. à ver. 18 in finem vsque capitis. Vbi 
primùm ait, Deum fuisse in Christo, mundum sibi reconciliantem (id est, vt 
explicat) non imputantem illis peccata ipsorum. Atque hoc est quod 
Euangelium annunciat: Deum scilicet propter Christum placatum, non 
imputare amplius nobis peccata. Deinde proofficio sibi iniuncto rogat 
Apostolus Corinthios, vt Deo ipsis reconciliato, vicissim & ipsi 
reconcilientur: Rogamus (inquit) reconciliemini Deo. Quid autem est 
reconciliari DeoEst iram, odium, & simultatem, quam aduersus Deum 
conceperamus, deponere, illumque agnoscere, & habere pro amico, pro 
benefactore, pro seruatore, pro nostro Deo, pro Patre, illique promittere 
fidem, amicitiam, obsequium, obedientiam. Sic enim solent & debent, qui 
alteri reconciliantur, facere.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  110 
 

[Deum an quis oderit.] Sed fieri ne potest, vt quis odio habeat Deum? Resp. 
Deum nemo simpliciter odit, quatenus scilicet Deus est summum bonum, 
omnibus benefaciens: pugnat enim hoc cum natura, odisse beneficos, 
quatenus beneficisunt: imò omnes appetunt & amant bonum: Ergo Deum 
simpliciter quatenus est summum bonum, nemo odisse potest: Sed omnes 
homines, [page 147] ante conuersionem ad Christum, Deum oderunt κατὰ τὶ, 
quatenus scilicet est peccatorum nostrorum conscius, & iustus IudexNemo 
enim vellet peccata sua alijs, pręsertim iudicibus, innotescere, neque etiam 
puniri, vt notum est. Cùm igitur omnes homines peccent, & omnes à natura 
edocti sciant Deum omnia nostra scelera videre, & praeterea esse illorum 
vindicem: Philautia efficit, vt omnes oderint in Deo has proprietates, 
sapientiam, qua videt mala nostra, & iustitiam, qua eadem vlciscitur. Odisse 
autem haec in Deo: an non est odisse Deum, qualis enim Deus fuerit, si neque 
omnia norit ac videat, & si peccata non puniat, ac iustus non sit? Ergo 
antequam quis persuasus sit de pace facta per Christum inter Deum, & inter 
nos, eoque de remissione peccatorum: fieri nequit, vt Deo pareat, illum pro 
amico habeat, illique velit esse subiectus, & amicus. Hoc autem est nolle Deo 
reconciliari.  
 
Atqui per Euangelium fimus certiores de pace facta: per Euangelium igitur 
hoc consequimur beneficium, vt certi de placato nobis Deo, nos illi vicissim 
libenter reconciliemur, depositoque odio, illum amare incipiamus, eique ex 
animo subijciamus nos ipsi, & eius voluntati obtemperemus. Quid hoc autem 
est, quàm renouatio cordis, atque animi, totiusque hominis regeneratio? Qui 
autem sic renatus, & renouatus, amicusque Dei effectus est: is cum omnibus 
etiam amicis Dei, id est, cum pijs omnibus, pacem & amicitiam colet, 
quantum potest, in Domino, & perpetua sanctitate vitae Deum glorificare 
conabitur. Hi sunt tres praecipui vsus praedicatae nobis pacis, per Christum 
partae.  
 
Quò pertinet, quod in scripturis legitur & scribitur, de triplici pace, de pace 
cum Deo, de pace nobiscum & conscientiae, de pace cum proximo. Omnem 
autem pacem habemus à Christo, per Euangelium nobis manifestato: quia 
omnem etiam nobis suo sanguine comparauit.  
 
4. Addo quartum vsum, qui est ex accidenti: is est, quòd dum praedicatur 
haec pax, electis credentibus, reprobi non credunt, sed sua incredulitate illam 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  111 
 

reijciunt: Hinc verò fiunt ipsi inexcusabiles, Deus autem cùm postea in eos 
fert sententiam, iustus ab omnibus agnoscitur & praedicatur, eoque & 
glorificatur.  
 
Quòd verò priori loco ait, Christum praedicasse hanc pacem ijs, qui longe, id 
est, Gentibus, & post subdit, & ijs qui propè, id est, Iudaeis, cùm tamen 
legamus Christum prius Iudaeis per sese praedicasse Euangelium, & 
postmodum per Apostolos Gentibus: id non credo ab Apostolo factum esse 
imprudenter aut voluisse Iudaeis illam eripere gloriam, quam saepe illis 
attribuit, cùm ait, Euangelium esse in salutem omni credenti, Iudaeo primùm, 
& (deinde) Graeco [Rom. 1.]: Sed voluit significare, Ephesijs, alijsque 
Gentibus, quanquam illi fuerint longinqui, Iudaei autem & loci vicinitate, & 
foederis societate propinqui, non propterea tamen Christum illos prę Iudaeis 
contemsisse, aut posteriore loco habuisse in salutis & pacis cum Deo 
communicatione. Immo impleri iam coepisse, quod Christus saepe solitus fuit 
dicere, futurum scilicet, vt qui debebant esse primi, ij fiant nouissimi: Et qui 
nouissimi erant, fierent primi. Proinde videmus non diu fuisse Euangelium 
post resurrectionem Christi praedicatum Iudaeis, & quidem paucis etiam 
efficaciter fuisse praedicatum: sed illis hanc contemnentibus pacem, 
Apostolus se contulisse ad Gentes, illisque pacem hanc lummo & maximo 
cum fructu per totum terrarum orbem annunciasse, & euangelizasse. Futurum 
tamen dicit Apostolus ad Roman. Vt postquam intrauerit plenitudo Gentium: 
totus quoque Israel, qui reliquus fuerit, saluus fiat [Rom. 11.]. Ita reuera, 
primi facti fuerunt nouissimi: & qui nouissimi esse videbantur, facti fuerunt 
primi: Et qui procul erant, facti sunt propius, nempe Gentiles, & qui 
propinquiores erant, ratione loci & foederis, factilunt longinquiores in pacis 
receptione, si totum Israëlem, de quo Apostolus ad Rom. respicias, qui ad 
finem conuertendus est ad Christum, ablato velamine, quod adhuc manet 
super corda eorum.  
 
Hanc puto esse caussam, cur Apostolus primùm dixerit, Vobis qui longe, & 
post subiecerit, Et iis qui propè. Pluribus enim & efficaciùs praedicauit 
Christus per Apostolos pacem hanc inter Gentes, in longinquis à ludaea 
regionibus, quàm fecerit per sese in sua Palestina suis vicinis Iudaeis. Quia 
tamen eadem efficacitate euangelizaturus est ad extremum sub finem seculi, 
etiam reliquis Iudaeis: ideo secundo loco ponuntur, & Gentiles priori. [Ver. 
18.] Ὅτι δἰ ἀυτοῦ ἔχομεν τὴν προσαγωγὴν, ambo in vno Spiritu ad Patrem.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  112 
 

 
Bifariam exponi potest iste versus: Primò. vt illud ὅτι, particula sit 
explicatiua, quòd: quo sensu non semel & iterum accipi legimus in sacris 
literis: Vel sit ἀιτιολογικὴ, enim. 1. Si prima interpretatio admittatur, Sensus 
fuerit iste, CHRISTVM euangelizasse pacem vtrisque, Gentibus & Iudaeis: 
quam nam pacem? nempe, Quòd vtrique accessum iam habent ad Patrem, 
placatus cùm sit sanguine filij. 2. Si secunda, quae magis probatur, & magis 
etiam recepta est, sensus fuerit, Christum ideo pacem euangelizasse, non solis 
Iudaeis, sed etiam Gentibus: quoniam vtrique etiam, & non soli Iudaei 
accessum iam habeant seu adductionem, ad Patrem: quasi dicat, quoniam 
vtrique pacem hanc consecuti sunt: ideo vtrisque etiam fuit annuncianda. 
Huic interpretationi fauent illae tres particulae, Prima, οἱ ἀμφότεροι: 
Secunda, ἐν ἑνὶ πνεύματι: Tertia, ad Patrem, nempe vnum vtriusque populi ex 
[page 148] aequo communem. Placet haec secunda interpretatio: tantùm hoc 
velim addi, voluisse Apostolum probare, Christum non solùm Patrem in cruce 
tam Gentibus quàm Iudaeis reconciliasse, verùm etiam sua praedicatione, 
fecisse huius pacis participes, tam ipsos Gentiles, quàm pios ex Iudaismo: 
vnde probat? ab effectu: hoc est, ab inuocatione eiusdem Patris, per eundem 
Christum, in eodem Spiritu: vt argumentum tale sit: Vtrique per eundem 
Christum, inque eodem Spiritu, ad eundem Patrem inuocandum adducimur, 
seu accessum habemus, & accedimus: hoc assumit tanquam manifestum. 
Ergo tam vobis Gentibus, quàm nobis Iudaeis, & Pater per Christum est 
reconciliatus, & per eundem Christi Spiritum pax haec efficaciter annunciata 
est, & communicata: vt de vocatione vestra ad gratiam Euangelij, dubitandum 
non sit, quin fuerit à Christo per suum Spiritum, cum me ad vos misit, 
euangelizatum.  
 
Cum hac interpretatione ita explicata optimè congruit conclusio, quae 
sequitur, Ergo iam non estis amplius hospites & aduenae, sed estis, (nempe 
reipsa propter efficacem Christi per meum ministerium vocationem) ciues 
sanctorum, & domestici Dei, &c. Neque enim mihi dubium est, quin 
Apostolus voluerit concludere, Ephesios non solùm per Christum in cruce 
fuisse reconciliatos Patri: verùm etiam huius reconciliationis & pacis, vnà 
cum Apostolis alijsque piis inter Iudaeos, per eundem Christum, 
communicato suo Spiritu in ministerio Pauli, iam reipsa factos esse 
participes. Non igitur permittendum esse, vt abducantur à Christo: id quod 
fieret, si sinerent, sibi persuaderi, ad salutem non sufficere fidem in Christum, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  113 
 

sed opera etiam legis esse necessaria. Haec est summa horum duorum 
versuum. Interim quaedam explicanda & obseruanda sunt in hoc v. 18.  
 
[Observ. 1.] Ex dictione, ὅτι, quoniam: Seu ex eo, quòd probat ideò Christum 
prędicasse pacem non solùm Iudaeis, sed etiam Gentibus, quia vtrique etiam 
accessum iam habeant ad eundem Patrem, per eundem Christum, & in eodem 
Spiritu colligimus caussam, cur Euangelium praedicandum sit non solis 
Iudaeis, nec solis Gentibus, sed tam vnis quàm alteris, eam esse, quia 
nimirum neque solis Iudaeis, aut solis Gentibus, sed vtrisque simul patefecit 
Christus aditum ad Patrem, vtrisque ex aequo reconciliatum, & placatum.  
 
At, inquies, Ergo hinc etiam sequitur, non esse praedicandum Euangelium 
reprobis, quoniam illis non est reconciliatus Deus: Christus enim pro solis 
Electis mortuus est, & non pro reprobis, sicut idem dixit in sua oratione, Non 
rogo pro mundo, sed pro ijs qui credituri sunt in me. Ioh. 17.  
 
Resp. Optimè dicis. Est enim regula Christi, & mandatum, Nolite sanctum 
dare canibus, & nolite margaritas spargere ante porcos [Matt. 7.]. Sed hîc 
duo requiruntur: Primùm, Vt noris qui sint reprobi, & qui non: Si enim non 
noris, quomodo poteris dissimulare illis Euangelium? Secundò, Etiamsi 
nosses, si tamen mixti sint cum Electis, Euangelium est omnibus 
proponendum propter Electos, vt ipsi salui fiant. Exemplum habemus Christi: 
qui licet nosset, quinam inter Iudaeos essent electi, & qui reprobi: quia tamen 
cum reprobis mixti erant electi, idcirco in gratiam Electorum, omnibus 
proponebat Euangelium, vt qui haberent aures ad audiendum, audire possent 
& seruari.  
 
[Observ. 2.] Sed maioris momenti est, quod scribit Apostolus, de accessu 
nostro ad Patrem, per Christum, in eodem Spiritu. In hoc enim consistit 
Christiana pietas, nostraque salus: vt habeamus accessum ad Patrem, & ad 
illum verè accedamus. Est igitur diligenter hic locus de accessu ad Deum, 
examinandus: praesertim quia frequenter occurrit in sacris literis. Sciendum 
igitur est duplicem esse ac De accessum ad Deum: Vnum qui fit dum sumus 
in hac carne: alterum qui fiet, cùm exuti hac carne, veniemus praesentes in 
eius conspectum, & ille erit omnia in nobis. De priori loquitur hîc Apostolus.  
 
Obseruo autem in hoc contextu capita de isto accessu sex:  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  114 
 

 
1. Primum, Quinam habeant accessum ad Patrem: nempe omnes quibus 
reconciliatus est Pater per Christum, in cruce, tam Gentiles, qui longè erant, 
quàm Iudaei, qui propè: ij autem sunt tantùm electi ex vtroque populo. 
Excluduntur ergo reprobi, quibus non est pars in hac pace & reconciliatione. 
Isti neque habent, nec vnquam habituri sunt hunc accessum, de quo Apostolus 
loquitur: eoque nec alterum in coelo.  
 
Sunt porrò Electi, quibus Deus est reconciliatus per Christum, dum generum: 
alij, qui annunciatam pacem ac reconciliationem per Euangelium, credunt, 
fideque amplectuntur: ac proinde iustificati & pacem consequuti, ipsi quoque 
posita omni falsa, quam de Deo conceperant, opinione, positoque omni odio, 
Deo vicissim reconciliantur. His non solùm patet accessus ad Deum, sed 
etiam sumta fiducia ad eum reipsa accedunt, eum inuocant, deprecantur 
culpam, praeteritaque peccata omnia condonari petunt, promittunt fidem & 
obedientiam, & in summa confugiunt ad eum in omnibus suis necessitatibus, 
tanquam filij ad Patrem. Alij sunt, quibus aut nondum praedicata est haec 
pax, aut qui annunciatam, sed nondum persuasam, nondum etiam sunt 
amplexi, amplexuri tamen suo tempore. Ijs semper patet aditus ad Deum: 
verum nondum audent accedere, quia nondum norunt Deum sibi esse 
placatum: accessuri tamen, vbi hanc pacem per Christum factam verè 
intellexerint, persuasamque habuerint.  
 
[page 149] Hoc est primum caput: de illis, qui accessum iam habent ad 
Deum, Electi nimirum, qui iam per fidem conscientias habent pacatas.  
 
[II. Per quem.] Secundum est, per quem habeatur iste accessus: neque enim 
cuipiam patet accessus ad Deum, nisi per Mediatorem aliquem, & ductorem, 
qui nos adducat, & in conspectum Dei sistat. Proinde Apostolus hunc 
accessum, non simpliciter vocauit accessum & additum: sed προσαγωγὴν, 
adductionem, quia fit per alterius ductum & manum.  
 
Romani habebant suos minores Deos, qui adducerent ad louem: Alij suos 
sanctos, qui pro ipsis intercedant, & per quos adducantur ad Deum.  
 
Apostolus autem ait nobis hunc, esse Christum, nempe solum, per quem 
habeamus accessum ad Patrem. Ille enim, qui fecit pacem, qui Patrem nobis 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  115 
 

reconciliauit, qui vicissim nos reconciliat Patri, qui pacem item à se factam 
euangelizat, quique aperuit aditum ad Patrem: is etiam solus est, per quem 
adducamur ad Patrem: Ideo ait Apostolus, διʼ ἀυτοῦ habemus. Hoc idem 
Christus confirmat, dicendo: Nemo venit ad Patrem, nisi per me: Item, ego 
sum via, scilicet ad Patrem. Ioh. 14.  
 
[III. Qualis accessus.] Tertium, de ipso est accessu, qualis sit: ait enim, nos 
habere προσαγωγὴν. Primum, omnis ad Deum accessus, amicitiam cum Deo 
significat: sicut quòd alicui semper pateat aditus ad Regem vel Principem, 
testimonium est amicitię. Quòd igitur per Christum pateat nobis aditus ad 
Patrem, significatur nos per Christum factos esse amicos Dei Patris. Deinde 
omnis liber aditus ad Deum: sicut & ad aliquem Principem, duplex est: Vnus 
eorum qui semper fuerunt amici Dei, & eum nunquam offenderunt. Talis est 
aditus, quem habent Angeli boni, ad Deum. Sunt enim & semper fuerunt in 
conspectubei, tanquam perpetui & constantes amici Dei. Alter eorum, qui in 
Deum peccarunt, eumque iniurijs affecerunt. Talis est aditus noster: ac 
proinde qui duabus rebus opus habet, Primùm, vt per quem fuimus 
reconciliati Deo, per eundem etiam ad Deum adducamur, qua de re supra 
dictum est: Deinde vt semper cum fiducia quidem & παῤῥησίᾳ propter 
Christum, sed tamen etiam cum humilitate, animique demissione accedamus 
ad Deum, memores iniquitatum nostrarum in eum admislarum, quanquam 
condonatas esse non dubitemus, dubitare debeamus. Hoc modo affecti sancti 
omnes, nempe & fiducia propter Christum, & animi demissione propter 
factas iniurias, licet condonatas, accedunt ad Deum, & accedere soliti semper 
fuerunt: quemadmodum multis exemplis ex sacris etiam literis demonstrari 
posset, si necesse esset.  
 
[IV. in Spiritu.] Quartum, est de eo quod dixit, Nos habere hunc aditum, in 
Spiritu.  
 
Docet igitur, accessum hunc ad Deum, non esse carnalem, sed spiritualem: 
nec fieri pedibus corporis, sed Spiritus. Idque iure: quoniam Deus quoque 
spiritus est, & qualis spiritus? immensus & vbique praesens: ac proinde ad 
quem vt accedas, non est opus pedum & corporis motu: sed mentis tantùm, ac 
spiritus actione. Quò enim ibo a spiritu tuo (dicebat Dauid) aut quò à facie 
tua fugiam: si ascendero in coelum, tu illis es: &c [Psal. 139.]. Quod Dauid 
de fuga à Deo dixit: idem de accessu ad Deum, nobis dicendum est. 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  116 
 

Accessum (inquit Apostolus) habemus in Spiritu. Quid hinc sequebatur, & 
sequitur? nimirum, tam qui procul erant, quàm qui propè, eodem temporis 
momento accedere potuisse ad Deum. Sequitur etiam accessum nostrum in 
coelum, qui nunc sit, ad Christi corpus in coelo existens amplectendum & 
percipiendum, nobisque incorporandum, non opus habere longa mora, quia fit 
in spiritu, & spiritualis est.  
 
Conclusio verò est, ad hunc accessum opus esse Spiritus sancti auxilio: qui 
spiritum nostrum afficiat, ducatque ad Deum, & ad Christum in coelo 
sedentem, hoc est, inde dominantem & regnantem. Loquitur enim Apostolus 
de Spiritu sancto nostrum spiritum regente.  
 
[V. Vno Spiritu.] Quintum est, quòd non solùm dicit, in Spiritu, sed in vno 
Spiritu.  
 
Ad vnitatem semper Apostolus omnia reuocat, cùm alibi, tum praesertim in 
hac Epistola. Vnus est Deus, vnus Mediator, Iesus Christus, vnus Spiritus, 
vna Ecclesia ex duobus populis collecta, imò duo populi in vnum hominem 
conditi. Sicut ergo dixit, accessum hunc haberi per vnum Mediatorem 
Christum, ad vnum & eundem omnium Patrem, sic etiam ait haberi in vno & 
eodem Spiritu.  
 
Loquitur autem de persona Spiritus sancti: de quo ad Rom. c. 8. quòd ipse 
interpellet pro nobis gemitibus inenarrabilibus: id est, quòd faciat 
interpellare: & ad Gal. quòd in eo nobis donato clamemus Abba Pater. Gal. 4.  
 
Docet igitur omnes fideles vnum & eundem Spiritum habere, ab vno & 
eodem Patre, per vnum & eundem Filium Mediatorem: omnes ab eodem duci 
& regi Spiritu Dei, eoque omnes in eodem Spiritu accedere ad Deum Patrem, 
eumque inuocare. An non etiam singula corporis membra, ab vna & eadem 
anima ad suas quodque actiones & motus, aguntur & reguntur? Hinc sequitur 
eiusdem corporis membra non esse, quę non ab vno & eodem Spiritu, sed à 
diuersis mouentur & ducuntur: Et sic de corpore Ecclesiae sentiendum est. 
Omnes enim fideles tam longinqui, quàm propinqui, in eodem Spiritu (inquit 
Apostolus) accessum habent ad Deum Patrem, eumque inuocant. Si autem 
hoc. Ergo qui diuersa fideleum inuocant, diuerso etiam spiritu inuocent, 
oporterVt enim vna est fides, sic etiam vnus spiritus in mentibus fidelium.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  117 
 

 
[VI. Ad Patre.] Sextum, est de eo, ad quem habemus accessum hunc non dicit 
Apostolus, habemus accessum ad Deum, sed ad Patrem: Patrem inquam & 
Christi & nostrum [page 150]: quò illud Christi, Ascendo ad Patrem meum, & 
Patrem vestrum &c [Ioh. 20.].  
 
Docet igitur neminem habere hunc accessum ad Deum, nisi illum pro Patre & 
Iesu Christi naturali, & suo per gratiam, agnoscat. Proinde, cùm Christus 
etiam docet, quomodo debeamus accedere ad Deum & eum inuocare, 
Primùm iubet nos agnoscere eum pro Patre nostro, qui etiam Pater est Christi, 
eumque inuocare, dicendo: Pater noster qui es in coelis.  
 
Hinc etiam efficitur, accessum hunc non pertinere nisi ad filios Dei, qui 
Deum pro suo Patre agnoscunt: quòd filiorum tantum sit, Deum vt Patrem 
inuocare. Quomodo igitur qui non credunt filios se esse Dei, inuocare Deum 
possunt vt Patrem, & dicere possunt noster? Atque haec de accessu ad Deum, 
per solum Christum satis: quo manifestè refellitur doctrina quorundam, de 
inuocatione Sanctorum, vt per eos ad Patrem adducamur. Nemo venit ad 
Patrem (inquit Christus) nisi per me. Quomodo igitur per sanctos, 
sanctorumque intercessionem? Sed hac de re aliâs.  
 
Summa igitur est, sicut per solum Christum, Pater nobis reconciliatus est, & 
per solum Christum pax haec efficaciter nobis annunciatur, & communicatur: 
sic per solum Christum nos habere accessum ad Deum Patrem, & cum sanctis 
omnibus communionem. Sequitur ergo totius capitis conclusio, quae est de 
consociatione duorum populorum, in vnum Ecclesiae corpus. Vnde apparet 
quanta sit gratia Dei, per Christum Gentibus praestita.  
 
QVARTA PARS.  
 
[Ver. 19.] Iam igitur non estis hospites, & incolae, sed ciues Sanctorum & 
domestici Dei, &c.  
 
Summa horum quatuor versuum, haec est. Apostolus, posteaquam exposuit 
rationem, qua per Christum liberati fuerunt Ephesij ab omnibus illis malis, 
quae descripsit, partim initio capitis, partim fusius versu 11. & 12. & qua 
contrà, magnis donati fuerunt donis, reconciliati cum Deo, & cum Ecclesia 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  118 
 

eius coniuncti ac consociati: nunc breuiter repetens, quales antea fuerint, 
nempe alienati ab Ecclesia & ἄθεοι, concludit iam illos beneficio Christi, 
factos esse ciues Sanctorum & domesticos Dei, eoque vera esse 
membraEcclesiae, cuius caput est Christus, & in quasola Deus regnat & 
regnaturus est in sempiternum. Ita occasione hinc accepta, describit 
Ecclesiam quid sit, quantaque eius felicitas: idque tribus similibus, quorum 
vnum praestantius est altero, & magis vnitatem, felicitatemque Ecclesiae 
exprimit. Primò comparat Ecclesiam ciuitati, dicendo: estis ciues sanctorum: 
Secundò domi, vbi inter domesticos maior etiam & arctior, quàm inter ciues 
vigere soleat, esse debet amor & familiaritas. Tertiò comparat templo Dei, vbi 
lapides maximo & arctissimo nexu, & cum fundamento & inter se sunt 
constructi.  
 
Scopus autem Apostoli est concludere, quando igitur sola gratuita Dei 
bonitate per solum Christum, consecuti sint communionem cum Deo & cum 
sanctis omnibus, liberati à tot malis, & adepti tot tantaque bona: maneant 
constantes in doctrina Apostolorum, & Prophetarum, quae nil aliud docet 
quàm Christum: quòd per hunc solùm habeatur salus: curentque vt in fide 
Christi incrementum faciant.  
 
Caeterùm, quò melius totus iste contextus doctrinaque, quam hîc tradit de 
Ecclesia intelligatur: breuiter quid quoque versu contineatur, aperio.  
 
[Summa v.19.] Primo versu huius quartae particulae, id est, ver. 19. 
concludens Apostolus ex prędictis. Ephesios consociatos Ecclesiae, & 
reconciliatos Deo, iam non esse amplius hospites & peregrinos, sed ciues 
Sanctorum, & domesticos Dei, doctrinam hanc generalem tradit: nempe 
quicunque per Euangelium à Christo efficaciter vocati sunt ad fruendum illa 
pace, quam ipse nobis cum Deo & cum sanctis omnibus, suo sanguine 
comparauit, ac proinde, qui eundem Patrem, per eundem Christum in eodem 
Spiritu sancto inuocant: eos cuiusque sint nationis, & vbicunque sint 
locorum, eiusdem ciuitatis vel regni ciues, immo eiusdem familiae Dei 
domesticos esse: id est, communionem habere cum Deo, & cum sanctis 
omnibus, eoque esse eiusdem corporis Christi membra. Atque ita simul etiam 
innuit duplicem Ecclesiae definitionem: Vnam, quòd sit ciuitas vel regnum, 
quod constat multis ciuibus illisque sanctis, qui ab vno & eodem rege Christo 
regantur, defendantur, multisque bonis ditentur, & qui vicissim regi fidem & 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  119 
 

obsequium praestent, & ad praescriptum legum ipsius, vitam in pace & 
charitate instituant. Alteram definitionem quòd sit familia Dei, quae in eius 
conspectu viuat, eique ad ipsius voluntatem inseruiat, haeres bonorum ipsius, 
eoque vitae aeternae,  
 
[Ver. 20.] Dicens, Ephesios esse dificatos super fundamentum Apostolorum 
& Prophetarum: hoc est, super fundamentum, quod toti Ecclesiae 
superstruendae iecerunt Apostoli & Prophetae, & hoc fundamentum esse 
lapidem quendam imum angularem, id est, Iesum Christum, qui vtrumque 
populum tanquam duos parietes, simul in seipso coniungat: a tertio simili 
nempe templi, definit Ecclesiam, eam esse templum Dei, cuius fundamentum 
sit Christus, tale inquam fundamentum, quod non solùm totum aedificium 
sustentet, sed etiam quod diuersos parietes in seipso coniungat atque viuat 
[page 151]: aedificatores templi, esse Apostolos & Prophetas, adeoque 
omnes, qui iuxta doctrinam Apostolorum & Prophetarum, Christum 
praedicant: lapides, qui superstruuntur, esse Electos omnes.  
 
[Ver. 21.] Manens in inchoata Thesi de Ecclesia, ac qualis sit, quantaque eius 
felicitas, describens, qualitates quatuor seu conditiones ac proprietates 
Ecclesiae explicat.  
 
1. Quòd totum hoc Ecclesiae aedificium, eoque quòd singulae partes, atque 
adeò singuli lapides, qui superstruuntur, summa cum ratione, atque prudentia 
simul coagmentati sint, & coagmententur: ita vt quisque in Ecclesiasuam 
habeat sibi congruentem functionem, pro qualitate donorum Spiritus sancti.  
 
2. Quòd & fundamentum sit vinum atque viuificans, & lapides viui, atque à 
fundamento viuificati: nempe instar arboris, cuius radix ac truncus viuit & 
viuificat, & rami viui sed viuificati. Hoc docet, cùm ait, totam aedificationem 
crescere in templum. Neque enim tale incrementum fieri potest, nisi in rebus 
viuentibus, & incrementum ex actionibus animae regenerantis & nutrientis, 
capientibus.  
 
3. Quòd totum aedificium capiat incrementum, intellige non solùm 
accessione lapidum, sed quòd inprimis lapides ipsi viui, vitam & 
nutrimentum capientes à fundamento, cui sunt superstructi, quotidie crescant 
in pietate, & virtutibus Christianis, & inter se magis ac magis charitate 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  120 
 

coalescant, idque tantisper, dum tandem compleatur totum templum & 
perficiatur.  
 
4. Quòd hoc templum, sit sanctum: id est, res non terrena, nec profana aut 
immunda, sed coelestis, sana, munda, spiritualis, Domino soli consecrata, & 
ea re, quòd sit templum, in quo solo Deus verè habitet, cognoscatur, ametur, 
colatur, inuocetur.  
 
Haec est analysis versus 21  
 
[Ver. 22.] Rediens ad Hypothesin, ac dicens affirmansque Ephesios in Christo 
aedificari, proficere capereque incrementum, vt sint κατοικητήριον Dei, 
idque propter Spiritum sanctum, à quo reguntur: docet sicut erat vnum tantùm 
templum Salomonis, multa autem habebat κατοικητήρια, habitacula, è quibus 
constabat, sic catholicam Ecclesiam, vnam quidem esse, sed multas habere 
particulares, e quibus constat, alias in Oriente, alias in Occidente: Et has 
singulares quotidie magis ac magis exaedificari in Christo per Spiritum 
sanctum: nempe respectu Electorum vereque piorum, quibus illae constant 
Ecclesiae. Hi enim propriè aedificantur, & horum coetus crescit in Domino. 
Haec est perseuerantia sanctorum in fide, per Spiritum sanctum.  
 
Haec est summa doctrinae, quam his quatuor versibus tradit Apostolus de 
EcclesiaNunc omnia erunt facilia ad intelligendum.  
 
[Ver. 19.] Iam igitur non amplius estis hospites, ξένοι καὶ προικοι, &c.  
 
Duo habet membra: in vno negat Ephesios esse iam amplius, quòd antea 
fuerant, priusquam scilicet credidissent Euangelio in altero affirmat nunc esse 
quod non fuerant: postquam scilicet Euangelium amplexi sunt Non sunt 
amplius ξένοι καὶ πάροικοι: sunt autem συμπολίται sanctorum & domestici 
Dei. Χενος, est peregrinus & extranens: & refertur ad illud quod dixerat in v. 
12. Eratis ξένοι τῶν διαθηκῶν, extranei à pactis.  
 
Πάροικος, bifariam capi potest, aut proexule ac peregrino, qui exulat à patria 
& à proprijs aedibus, vagus & sine certo domicilio: παρὰ enim significat 
etiam praeter, & sine. Ideo πάροικος, sine domo, exul ab aedibus suis: 1. aut 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  121 
 

pro tali peregrino capitur, qui apud alios tamen domicilium inuenit, veluti nos 
Itali, Belgae, Galli in his regionibus sumus hoc sensu πάροικοι.  
 
2. Ad rem quod attinet, mihi dubium non est, quin etiam hanc dictionem 
referat Apostolus ad illud, quod supra dixerat, Eratis ἀπηλλοτριωμένοι τῆς 
πολιτείας τοῦ ἰσραήλ: Illa enim particula, οὐκέτι declarat Apostolum dicere, 
Ephesios non esse amplius quod erant: fuerant autem ἀπηλλοτριωμένοι, 
abalienati à Republica Israëlis: fuerant ergo πάροικοι, sine domo Israël: 
Item ξένοι extranei à pactis promissionis. Ergo cùm nunc neget esse amplius 
quod erant, nil aliud sibi voluit his duobus dictionibus, quàm non esse 
amplius alienos ab Ecclesia, neque extraneos à foedere Dei: Sed contrà, esse 
iam respectu Reipubl. Israëlis, id est, Ecclesiae, conciues Sanctorum: 
respectu foederis cum Deo, esse domesticos Dei: quod etiam amplius est, 
quàm esse simpliciter in foedere.  
 
Sed de quibusnam sanctis loquitur Apostolus, cùm ait, Ephesios factos esse 
ciues sanctorum? Ratio Antitheseos, qua supra dixerat, eos fuisse alienatos à 
Republica Israelis, nunc autem factos ciues Sanctorum: videtur postulare, vt 
de Sanctis, id est, de Israëlitis, seu de Sanctis in illa Republ. Israel, 
intelligamus: quòd Israëlitae fuerint nati ciues, Ephesij autem facti conciues.  
 
Sed duo sanctorum genera erant in illa Republica: alij nomine tantùm, alij 
etiam re ipsa: seu, alij sanctitate duntaxat foederis, erant sancti, & ita tota illa 
Gens, sancta fuit vocata, quatenus omnes erant in foedere comprehensi: qua 
de re Rom. II. Si radix sancta, & rami: Et alibi saepe populus Dei Sanctus 
appellatur.  
 
Alij praeter generalem foederis sanctitatem, erant etiam sancti sanctitate 
verae fidei, quatenus verè credebant in futurum Messiam: quales fuerunt 
Abraham & caeteri. De quibus Apostolus ad Hebr. 11. quod per fidem 
placuerint Deo, &c. Distinctio haec, certissima est. Nunc ad rem.  
 
Manifestum est, Apostolum non loqui de primo sanctitatis [page 152] genere: 
1. tùm quia illa sanctitas erat tantùm ex carne Abrahae, non secundùm 
Spiritum, eoque hypocritica, cùm erat sola: haec autem non probatur Deo: 
Apostolus autem loquitur be verè sanctis: 2. tùm quia hac ratione Ephesij 
transiissent in populum Israëlem, & ita ex duobus populis, non fuisset factus 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  122 
 

vnus tertius, sed vnus conuersus ad alterum, Apostolus autem dicit, Christum 
duos condidisse in vnum nouum hominem. Ergo non intellexit Apostolus, 
Gentes transijsse in censum Iudaeorum secundum carnem, sed tantùm eorum 
qui erant Iudaei etiam secundum spiritum: quales fuerunt ante Christum 
Abraham, Isaac, &c. Et post, Apostoli, Maria, Simeon, alijque pij.  
 
Itaque cùm dicit, Conciues sanctorum, intelligendum est cum hoc aduerbio, 
VERE sanctorum.  
 
[Quaestio 2.] Sed hinc etiam dubitare quis poterit: cùm loquitur Apostolus de 
veris sanctis, num de solis sanctis in Israële, an verò etiam de reliquis extra 
Israëlem intelligendum est Apostoli dictum? Sunt qui ad sanctos tantùm in 
Israël referant, hoc est, ad Abraham, & ad semen eius verum, ad eos videlicet 
qui & secundum carnem erant ex Abraham, & secundum spiritum: & hac 
accommodant illud Christi, Multi venient ab Oriente & Occidente, & 
recumbent cum Abraham, Isaac & Iacob in regno coelorum. Mat. 8.  
 
Verùm cum Apostolus hic de Ecclesia catholica loquatur, quae initium habuit 
à condito orbe mihi extra controuersiam est, Apostolum cùm dixit, Vos estis 
ciues Sanctorum, intellexisse, omnium quotquot vnquam fuerunt & sunt, sunt 
verè sanctorum: tum qui in coelo, tum qui in terra. Adde etiam hanc rationem, 
quòd Apostolus amplificat donum, quod acceperunt Ephesij ex fide in 
Christum: Et facit illud longè majus damno, quod antea acceperunt ex sua 
gentilitate, atque praeputio, quo fiebat, vt extranei essent à Repu. Israëlis: 
quasi dicat, antea, quia eratis praeputium, alienati eratis à sancta Repub. 
Israëlis: At nunc quia credidistis in Christum, facti estis conciues non solùm 
sanctorum, qui sunt & fuerunt in illa Repub. Sed omnium Sanctorum qui 
vnquam fuerunt, futurive sunt, tam in coelo, etiam Sanctorum Angelorum, 
quàm in terris, omnibusque mundi partibus. De societate Angelorum 
testimonium est Heb. 12.  
 
Ad summam, loquitur hîc Apostolus de articulo Symboli, Credo 
communionem Sanctorum, scilicet omnium & verè sanctorum. Locus ad 
Hebr. hanc praesentem explicat. Nunc tenemus sensum Apostoli: Quicunque 
credunt in Christum, hos fieri regni coelorum, eoque conciues sanctorum 
omnium, tam eorum qui sunt in coelo, quàm eorum qui sunt futurive sunt in 
toto terrarum orbe.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  123 
 

 
Vbi verò est haec ciuitas, his constans ciuibus sanctis? Est enim vna tantùm 
ciuitas, quia vna Ecclesia: vbi igitur est? partim in coelo, partim in terra: 
totum coelum occupans, & in omnes mundi partes sese extendens: sicut 
describitur in Apocalypsi, ad Hebreos: In Iesa. 1. Gal. 4. Hierusalem superna, 
quae est mater nostra. Omnes igitur sanctos complexus est Apostolus, & 
Angelos & homines, tam vinos, quam mortuos, dicendo: Vos estis ciues 
sanctorum.  
 
Subdit alterum simile. Et domestici Dei.  
 
Refertur partim ad illud contrarium quod dixerat, Eratis extranei à pactis 
promissionis, id est, non habebatis foedus cum Deo: partim ad illud, eratis 
sine Deo. Nunc inquit, non solùm habetis Deum, & in foedere eius 
comprehensi estis, facti eius populus, & ciues, sed quod amplius est, facti 
estis eius domestici, & ex eius familia. Est amplificatio beneficij, quod 
propter fidem in Christum acceperunt Ephesij. Plus enim est esse domesticum 
alicuius principis, quam conciuem ciuium eius, & de populo ipsius.  
 
[Quaestio.] Sed nunquid voluit dicere Apostolus, sanctos, quorum Ephesij 
facti fuerunt conciues fuisse tantum ciues, Ephesios autem amplius quid 
consecutos esse, nempe vt essent domestici Dei? Minimè verò: omnes enim 
erant & ciues, huius ciuitatis Hierosolymae (spiritualis ac coelestis) & 
domestici Dei. Sed vt dictum est amplificare voluit gratiam Christi: ideo non 
contentus dixisse, eos factos esse ciues sanctorum, subiecit, immo & 
domesticos Dei.  
 
[Domestici Dei sunt soli eius filij.] Quid autem sibi vult esse domesticum 
Dei? apud nos domesticorum nomine, non solùm liberi, sed etiam famuli & 
ancillae veniunt: sed apud Deum soli filij, cohaeredesque Christi 
intelliguntur. Primùm enim Apostolus de sanctis loquitur: omnes autem vere 
sancti, veri sunt filij Dei. Deinde nulli sunt veri serui Dei, nisi qui sunt etiam 
filij Dei: reprobos enim & impios, pro seruis non agnoscit Deus, nec illorum 
probat seruitium Ies. 1. & alibi. Non est igitur cur nomine domesticorum alios 
intelligamus, quam eos qui & filij sunt, & haeredes regni coelorum. Ita liptote 
est in verbis Apostoli, quia plus intelligit, quàm disertis verbis explicet.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  124 
 

[Observ. 1.] Hinc verò facilè est colligere, quanta sit illorum felicitas, qui 
sunt domestici Dei: quando omnes domestici sunt eius filij, & haeredes regni. 
Si item Deus est Paterfamilias istius: sequitur illum suorum curam gerere 
domesticorum. Nam apud nos, qui suorum & praesertim domesticorum 
curam non habet, is fidem negasse, & esse infideli deterior dicitur [1 Tim.]. 
Non potest igitur Deus non suscipere curam suorum domesticorum. Contrà 
intelligimus, quid nostri sit officij erga Deum, qui eius sumus familia. Nemo 
in familia aliqua viuit, qui (nisi sit proditor) non seruet fidem suo Domino, 
obedientiamque & honorem praestet.  
 
Rursus intelligimus quomodo debeamus nos gerere cum reliquis domesticis: 
amicè, officiosè, modestè, honestè.  
 
[Observ. 2.] Ex vtroque porrò simili docemur, quid sit Ecclesia: Primùm 
ciuitas Dei, quo nomine nihil frequentius in sacris literis: cuius typus fuit 
[page 153] Hierusalem, de qua tum apud Apostolum saepe ad Galatas & alibi, 
tum apud Iohan in Apocalypsi. Si ciuitas est, suum igitur habet principem, 
seu regem, à quo regitur, hic est Christus: suos item habet ciues, hi sunt Electi 
fideles: suas leges ad quarum praescriptum viuunt & reguntur ciues, hae sunt 
verbum Dei: locum vbi sita est: hic est coelum & terra vniuersa: nullibi enim 
locorum conclusa est, sed longè lateque patet.  
 
Deinde Ecclesia domus est Dei: quod etiam nomen frequentissimum est in 
sacris literis: Ecclesia inquam tota, etiam quae in coelo est: & coelum ipsum, 
vbi Ecclesia triumphans habitat, domus vocatur, iuxta illud Christi, In domo 
Patris mei, mansiones multae sunt [Ioh. 14.]. Hoc testimonium est de domo 
coelesti, deque loco maiestatis diuinae.  
 
At de militante Ecclesia est locus, 1. Timoth. 3. Vt scias (inquit) quomodo 
oporteat te in domo Dei versari, quae est Ecclesia Dei viuentis.  
 
[Explicatio Ver. 20.] Superstructi (superaedificati) super fundaVer. 20. 
mentum Apostolorum & Prophetarum, ὄντος 
ἀκρογωνιαίου αὐτοῦ Χριστοῦ Ἰησοῦ: existente (ad verbum) summo vel imo 
angulari lapide ipso Iesu Christo: Sic etiam Beza.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  125 
 

Erasmus, Vbi summus lapis angularis, est ipse Iesus Christus: Vbi, id est, in 
quo aedificio seu in qua extructione.  
 
Alij, Cuius imus angularis lapis, &c. Cuius, (id est, vel fundamenti, vel 
aedificij) imus angularis (lapis) est ipse Iesus Christus.  
 
Ἄκρον significat omne extremum, tam imum, quàm supremum seu summum. 
Ideo alij vertunt imum, alij summum: sed vtrumque credo significari hic ab 
Apostolo, quia voluit explicare quodnam sit illud fundamentum, quod 
iecerunt Apostoli & Prophetae, & quale. Fundamentum est Christus, ideò est 
imus lapis, cui totum innititur aedificium: sed tale est fundamentum, & ita 
constructum atque paratum, vt etiam ascendat ab vno latere ad summitatem 
vsque, tanquam angulus, diuersos coniungens in se parietes. Ideò est etiam 
summus angularis lapis idem Christus.  
 
Non sunt igitur duo lapides, vnus profundamento, in ima parte positus, & 
alter pro angulo supremo, coniungens parietes diuersos: sed vnus est atque 
idem magnus lapis, imus in fundamento, & summus in angulo, id est, 
paulatim ascendens, ab imo in summum: nempe Iesus Christus.  
 
Talis enim lapis describitur Ies. 28. 16. qui sit & fundamentum firmum, & 
angularis lapis, & vocatur à LXX. Interpretib ἀκρογωνιαιος lapis. Ego 
(inquit) immitto in fundamenta Sionis, lapidem preciosum, electum, ἀκρόγω. 
νιαῖον, & gloriosum in fundamento fundatum. Apostolum autem allusisse ad 
hunc locum Prophetae, dubium non est. Cùm igitur Propheta faciat hunc 
lapidem talem, qui & fundamentum sit totius aedificij, & lapis angularis ab 
imo ad summum vsque pertingens. qui diuersos parietes coniungat in sese: 
non dubium est, quin Apostolus hic etiam idem facere voluerit.  
 
Est igitur Christus, ἀκρογωνιαίος lapis, id est, & imus & summus, propter 
diuersa officia, vt modò explicatum est. Atque hoc pro Explicatione huius 
loci Nunc ad res ipsas.  
 
Tria erant apud Iudaeos insignia aedificia.  
 
[Aedificia Iudaorum clara.] Primò, Vrbs ipsa, in qua ciues simul viuebant: 
Secundò, Domus regia, in qua familia regis, arctiori quàm ciues 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  126 
 

necessitudinis vinculo coniuncti, seruiebant & ministrabant. Regi: Et Tertiò, 
templum, in quo Deo sacrificabatur, & is inuocabatur, ac colebatur. 
Comparauit Apostolus Ecclesiam primùm ciuitati, nempe Hierosolymae, 
dicendo, Estis conciues sanctorum: Secundò, domui, id est, familiae regiae, 
dicendo, domestici Dei. Nunc transit ad templum: vt doceat Ecclesiam esse 
templum Dei. Nec immeritò. Ecclesia enim cum Christo capite, est vnum & 
idem corpus. Christus autem dixit suum corpus, esse templum, Iohan. 2. 
Soluite templum hoc, etc. Summam ergo propinquitatem & coniunctionem 
cum Deo significare voluit Apostolus.  
 
1. Quinque autem de hoc templo, seu de hac templi aedificatione tradit 
Apostolus, primò, quae sit materia, ex qua construitur: homines electi, lapides 
viui. Superstructi (scilicet vos Ephesij) Nam de ijs ver. 22. In quo & vos 
coaedificamini, &c. Quales autem lapides sint, qui superstruuntur, docetur I. 
Petr. 2. 4. Ad quem accedentes lapidem viuum, & vos tanquam lapides viui 
superadisicamini.  
 
In Apocalypsi, lapides preciosi vocantur.  
 
Illud, Superstructi, significat vnitos conglutinatosque esse cum Christo. Alibi, 
cùm alijs vtitur metaphoris, vocat insitionem, vt Roman. 11. Ramorum 
oleastri in bonam oliuam.  
 
Alibi vocatur incorporatio, adglutinatio, vnio duorum in vnam carnem. Ad 
summam, nihil aliud his locutionibus significatur, quàm illa κοινωνία cum 
Christo, de qua iIohan. 1.  
 
Hinc colligimus, Ecclesiam non constare nisi ex electis lapidibus, Christo per 
Spiritum sanctum ac fidem insitis.  
 
2. Secundo, docet quodnam sit huius templi fundamentum, dicendo: Super 
fundamentum Apostolorum & Prophetarum. Si quis intelligat ipsas 
Apostolorum & Prophetarum personas, nimis foedè hallucinabitur: cùm & 
ipsi superstructi fuerint super idem fundamentum: vnumque & idem semper 
fuerit à condito orbe, fundamentum Ecclesiae.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  127 
 

Proinde turpiter errare conuincuntur illi, qui ideo volunt Petrum esse 
fundamentum Ecclesiae, quia Christus dixit, Tu es Petrus & super hanc 
petram aedificabo Ecclesiam meam [Matt. 16.]: refellente [page 154] eos vel 
ipso Christo, qui discrimen fecit inter Petrum, & petram, super quam, &c. Et 
Ambrosio in hunc Apostoli locum, vbi exponens illud Christi ex Matth. 16. 
ait, Super istam petram, id est, in hac Catholicae fidei confessione statuo 
fideles ad vitam. Haec ille. Alij igitur sunt qui nomine fundamenti 
Apostolorum & Prophetarum, intelligunt doctrinam Propheticam & 
Apostolicam: Et sic Ambrosius ait, Super fundamentum, &c. hoc est, super 
vetus & nouum Testamentum collocati.  
 
Interpretatio haec nihil habet absurdi, si rectè intelligatur, nempe non de omni 
parte doctrinae Propheticae & Apostolicae, sed de illa, qua promittebatur 
Christus, per Prophetas, & qua per Apostolos praedicatur, quae doctrina 
propriè Euangelium vocatur, &, si doctrina accipiatur pro re contenta in 
doctrina, id est, pro Christo. Neque enim Ecclesia fundata est super 
comminationes Propheticas, aut super legem, quam vrgebant & explicabant, 
neque (vt summatim dicam) super ipsorum verba, sed super Christum, quem 
illi promiserunt, & Apostoli annunciarunt: Et sic I. Corinth. 3. Apostolus sui 
est interpres, dicendo: Fundamentum aliud nemo potest ponere, praeter id 
quod positum est, quod est Iesus. Christus. Cùm igitur ait, super 
fundamentum Prophetarum & Apostolorum, intelligit fundamentum, quod 
Apostoli & Prophetae iecerunt: id est, super Christum à Prophetis & 
Apostolis pro vnico seruatore, & totius Ecclesiae capite, vero Deo, vero 
homine, vnico mediatore, nostra iustitia & sanctificatione praedicatum.  
 
1. Hìc primò obseruanda est haec particula, Fundamentum Prophetarum & 
Apostolorum: quia non quiuis Christus est fundamentum Ecclesiae, sed ille 
tantùm quem praedicarunt Apostoli: Et talis per omnia, qualem illi 
praedicarunt. Arianorum igitur Ecclesiae non sunt fundatae in hoc 
fundamento Apostolorum & Prophetarum, quia non habent verum Christum, 
quem Prophetae Iehouam, & Apostoli verum Deum, Deumque super omnia, 
crediderunt, confessi sunt, & praedicarunt. Neque Valentiniani, neque 
Marcionitae, nec Apollinaristae, & alij: qui aut negarunt verum esse 
hominem, aut corpus illi affinxerunt coeleste, aut anima humana cum 
spoliarunt, aut voluntatem humanam illi detraxerunt, aut corpus illi dederunt 
immensum omniaque replens, & inuisibile.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  128 
 

 
Neque etiam illi verum habent Christum, verumque fundamentum 
Apostolorum & Prophetarum, qui talem Christum praedicant, qui non sit 
perfectissima nostra iustitia, sanctificatio, redentio, cuius solius sanguine 
nolunt peccata ita esse expiata, vt quicunque Christo per fidem insiti sunt, 
remissionem habeant peccatorum omnium. Talem enim CHRISTVM non 
praedicarunt Apostoli.  
 
Meritò itaque Apostolus Christum appellauit fundamentum Apostolorum & 
Prophetarum, id est, vnicum fundamentum Ecclesiae, quod Apostoli & 
Prophetae semper iecerunt, & praedicarunt: & quidem talem Christum, 
qualem ipsi descripserunt, & non alium.  
 
2. Secundò obseruandum: Si autem Christus fundamentum est Ecclesiae: 
illam igitur sustinet, & sustinebit in sempiternum: nec illam corruere penitus 
& euerti sinet: quare certissima est salus eorum, qui Christo sunt 
superaedificati.  
 
III. Terito: describit Apostolus, quinam sint huius templi aedificatores, & 
architecti Apostoli nimirum, & Prophetae, adeoque omnes veri Apostolorum 
successores, qui idem Euangelium, eandemque doctrinam afferunt, qualem & 
Apostoli: Apostolo ipso interprete, qui se vocat Architectum, à quo positum 
sit bonum fundamentum [1. Cor. 3.]: Et ministros verbi, qui consentanea cum 
Christo praedicant, ait illos super hoc fundamentum superaedificare aurum, 
argentum, lapides pretiosos.  
 
Docet igitur omnes legitimos ministros verum Euangelium praedicantes, 
eoque populos ad Christum colligentes, esse aedifica tores, suo ministerio. 
Sic etiam leremiae, dixit Deus, se illum mittere, vt euellat & destiuat, templa 
scilicet Diaboli [Ier. 12?]: & plantet atque aedificet, templum scilicet Domini.  
 
[Exceptio. Christus adificat.] At Christus docuit se esse hunc templi 
aedificatorem, cùm dixit Matt. 16. Et super hanc petram ego aedificabo 
Ecclesiam meam. Resp. Reuera Christus ille ipse est, qui super se electos 
aedificat per suum Spiritum, id quod apertè docet Apostolus ver. 22. dicendo: 
In quo & vos aedificamini in habitaculum Dei, in Spiritu sancto: Sed ad hanc 
aedificationem vsus est opera Apostolorum, ac Prophetarum, ac quotidie 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  129 
 

vtitur opera ministrorum Euangelij: quemadmodum supra quoque diximus. de 
ministris Euangelium annunciantibus. Proinde Paulus vbi se vocauit 
Architectum, qui bonum posuerit fundamentum, ibidem etiam dixit se & alios 
Apostolos, nihil esse, nisi ministros Christi, per quos crediderint Corinthij [1. 
Cor. 3.]. Ita soli Christo debemus, quòd simus illi insiti, & superaedificati, 
Apostolos autem, debemus pro ministris Christi agnoscere, & honorare.  
 
IV. Quartò, indicauit etiam Apostolus, quibusnam instrumentis isti Architecti 
aedificent templum Dei: ministri quidem Christi, id est, homines, doctrina 
vtuntur sibi à Christo tradita, doctrina scilicet Euangelij. & Sacramentis, 
quibus obsignantur promissiones Euangelicae. Sic enim Christus dixit, cùm 
misit Apostolos ad colligendos lapides inter Gentes ex quibus templum 
aedificaretur, Praedicate Euangelium, baptizantes eos. Matt. 28.  
 
[page 155] Sed Christus primarius Architectus, vtitur suo praeterea Spiritu, 
quo efficaciter operatur, & sibi ipse electos lapides inserit, atque superstruit: 
Ideo Apostolus ad finem ait, In quo & vos coaedificamini in habitaculum Dei, 
in Spiritu sancto.  
 
Caeterùm ministri praeter verbum & Sacramentum, quibus addunt preces, & 
exempla sanctae vitae, nihil habent praeterea, quo templum aedificent. Atque 
haec est illa autoritas, quam Apostolus dixit ad Corint. sibi datam esse non ad 
destructionem, sed ad aedificationem. 2. Cor. 13.  
 
Medium hoc & instrumentum docuit Apostolus, cùm dixit: Super 
fundamentum Apostolorum & Prophetarum: id est, quod Apostoli & 
Prophetae, sua praedicatione, priori loco iecerunt, & populis, vt huic sinerent 
se superaedificari proposuerunt. Vbi primò obseruanda est consensio 
Prophetarum & Apostolorum in doctrina salutis, & in fundamento iaciendo, 
cui Ecclesia superaedificaretur: summa erat illa, quam tradiderunt Apostoli in 
Actis, dicendo: Huic testimonium perhibent omnes Prophetae, remissionem 
accipere omnes, qui credunt in cum [Act. 10.]. Videmus hoc inprimis fuisse 
seruarum à Christo & Apostolis, vt quicquid tradebant populis doctrinae, 
totum illud confirmarent testimonijs Prophetarum: inter quos certè primum 
locum tenuit Moses. Quorsum Apostoli citabant Prophetas? Vt patefieret 
mundo, nil noui adferri, Sed veterem doctrinam: & vnam eandemque esse 
rationem salutis iam, quae & ab initio fuit mundi: nempe per fidem in Iesum 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  130 
 

Christum, non autem per opera legis, quae longo post tempore à vocato 
Abrahamo, nedum à condito orbe, lata fuit: quin & ipsa lex non aliò 
spectabat, quàm in Christum: Rom. 10. Finis legis est Christus. Itaque in 
doctrina salutis summa semper fuit & est consensio inter Prophetas, & 
Apostolos, eoque & inter Mosen & Euangelium Pauli quod Gentibus 
praedicabat. Pertinet haec particula ad Scopum Apostoli in hac Epistola: ne 
sinant se abduci Ephesij à doctrina Apostolorum, quasi pugnet cum Mose: 
quando ad summam salutis quod attinet, summa est consensio inter 
Prophetas, eoque & Mosen, & inter Apostolos, nec aliud vnquam illi, quàm 
quod & isti posuerunt fundamentum, Iesum Christum. Consideratio 
diligensque examinatio huius consensionis & Harmoniin doctrina Prophetica 
& Apostolica, dicinon potest, quantopere fidem in Christum confirmet, eoque 
salutem nostram promoueat. 2. Secundo obseruandum: si verò instrumentum, 
quo per homines aedificatur Ecclesia, est doctrina Prophetica & Apostolica: 
quicquid igitur ab hac diuersum est, illo non aedificatur, sed destruitur & 
euertitur Ecclesia 
 
Caeterùm quia doctrina Euangelij proponitur, vt credamus, & credentes, 
Christo inseramur per fidem: Idcirco Apostolus, dicendo nos superaedificari 
fundamento Apostolorum & Prophetarum, non solùm docet, quo instrumento 
aedificent ministri, nempe praedicatione Euangelij, verùm etiam quo 
caemento adglutinemur nos fundamento Christo: nempe fide. Euangelium 
enim est in salutem, non cuiuis, sed omni credenti [Rom. 1.]: Et omnes 
scripturae docent, nos vniri Christo per fidem, perque fidem illum habitare in 
cordibus nostris. Ephes. 3.  
 
Neque mihi dubium est, quin hoc voluerit Apostolus concludere, si salus 
nostra consistit in eo, vt vniamur adglutinemurque fundamento, id est, Iesu 
Christo, quem praedicarunt Apostoli & Prophetae, vnio autem sit, si credimus 
doctrinae Propheticae & Apostolicae: ad salutem igitur necessaria non sunt 
opera legis: de consensu quoque ipsius Mosis, inter Prophetas omnes, facilè 
principis.  
 
V. Quintò: Ad extremum docet in hoc 20. versu, quisnam etiam angularis 
lapis sit in hac templi structura, in quo diuersi parietes coniunguntur in vnum: 
nam talis lapis pernecessarius est, vt omnes norunt Architecti, nempe in domo 
lapidea extruenda. Docet esse eundem, qui & in fundamento positus est, vt 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  131 
 

totum sustentet aedificium: nempe Christum. Ad Iesaiam enim allusisse 
Apostolum, dubium non est, cùm dixit, ὄντος ἀκρογωνιαίου 
ἀυτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ.  
 
Talem igitur lapidem voluit ipse quoque Apostolus nobis ob oculos proponi, 
lapidem inquam tam magnum, & ita fabricatum, atque paratum, vt & totius 
domus omni ex parte sit fundamentum, & ab omni etiam extrema parte recta 
ascendat ad summitatem vsque domus, vt angularis lapis, quo diuersi parietes 
simul copulentur, eoque tota domus simul contineatur & conseruetur. Voluit 
enim concludere eundem Christum illum esse, qui totam Ecclesiam sustineat 
vt fundamentum, atque etiam simul contineat tanquam lapis angularis; eoque 
Christum initium esse simul & finem consummationemque salutis nostrae: 
quemadmodum & ad Hebr. scribitur, cap. 12. Christum Iesum, autorem esse 
fidei & consummatorem.  
 
[Ver. 21.] In quo omnis aedificatio (πᾶσα ἡ οἰκοδομὴ) congruenter 
coagmentata, crescit in templum sanctum in Domino.  
 
Ὀικοδομὴν accipi pro re aedificata, non autem pro actione aedificandi, extra 
controuersiam est: Primò, quia ait esse eam congruenter coagmentatam: non 
coagmentatur autem actio aedificandi, sed res quae aedificantur & in 
aedificium ponuntur. Secundò, quia ait hanc ὀικοδομὴν crescere in templum; 
actio autem aedificandi non crescit indomum, vel in templum. Tertiò, quia 
Apostolus apertè Corinthios [page 156] ipsos Christo insitos, vocat 
aedificationem Dei: Dei aedificatio estis, inquit [1. Cor. 3.].  
 
Caeterùm illud πᾶσα ὀικοδομὴ, bifariam accipi potest: Vel pro toto aedificio, 
& sic ferè vertunt omnes, in quo totum aedificium: vel pro quouis lapide qui 
superstruitur, seu pro quauis parte aedificij: vt sit sensus, quicquid super hoc 
fundamento extruitur, illud etiam congruenter coagmentatum crescit in 
templum. Atque haec mihi magis placet. Sensus enim Apostoli est, quicquid 
superstruitur fundamento Christo, illique sicut congruit, coagmentatur: illud 
& vitam & incrementum accipere à fundamento Christo: idque in hunc finem, 
vt fiat templum Domini, in quo Deus regnet.  
 
Ad rem ipsam quòd attinet, Dixi hîc describi, qualis sit Ecclesia, vt Ephesij 
melius intelligerent, quàm magnum sit beneficium, quod consecuti sunt, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  132 
 

quando per fidem in Christum, fuerunt coagmentati, & simul cum tota 
Ecclesia sanctorum consecuti in Christo capite angulari.  
 
Quatuor autem Ecclesiae qualitates seu proprietates describit hoc 21. versu: 
1. Primò, quòd totum aedificium, atque adeò singulae partes, congruentissimè 
sint coagmentatae, tum cum fundamento, tum inter sese.  
 
2. Secundò, quòd fundamentum sit viuum ac viuificans: lapides autem viui & 
viuificati à fundamento: quòd alioqui si carerent vita, non possent accipere 
incrementum hi lapides.  
 
3. Tertiò, quòd singulae partes accipiant incrementum: ac proinde quòd 
aedificium totum crescat, non solùm accessione nouorum lapidum, sed 
inprimis incremento singulorum lapidum: idque tantisper, dum totum 
compleatur, & perficiatur templum.  
 
4. Quartò: Quòd templum hoc sit sanctum, soli Deo consecratum, purum & 
mundum.  
 
Restat vt nunc de ijs quatuor qualitatibus aliquid è sacris literis 
demonstremus. Ac 1. Primum de congruenti coagmentatione. Notandum 
igitur, hanc consistere tum in vera ac decente vnione cum fundamento, id est, 
cum Christo: tum in coniunctione cum partibus singulis: ita vt nihil 
obliquum, nihil distortum, nihil indecens appareat in hoc aedificio: sed omnia 
suum sibi suoque officio conuenientem habeant locum: sicut videmus in 
aedificijs iuxta veram artem architecturae fabricatis. Fenestrae, scalae, 
gradus, contignationes, tecta, omnes denique domus partes ita solent esse 
congruenter dispositae: vt vna respondeat & inseruiat alteri: & omnes simul 
fundamento.  
 
2. Secundò dicendum est de vita cuiusque partis, & singulorum lapidum in 
extructione templi, collocatorum.  
 
Diximus alteram templi, id est, Ecclesiae, & cuiusque lapidis fundamento 
superstructi conditionem proprietatemque esse, vt spiritualiter viuat, vita ex 
fundamento hausta. id quod ijs rationibus confirmatur.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  133 
 

1. Cùm enim dicat Apostolus, totum aedificium hoc, eoque singulas eius 
partes crescere in templum; incrementum autem hoc fieri nequeat, nisi 
singulę partes sint viuentes, quando non tantùm crescit aedificium accessione 
nouorum lapidum, sed singulae etiam partes, singulique lapides in eo 
collocati augentur fide & pietate: consequitur necessariò, & totum aedificium, 
& singulas eius partes, vita praeditas esse. Vitam autem ex se non habent, sed 
ex fundamento: quemadmodum & rami arboris non ex se viuunt, sed ex 
radice: Et palmites, ex vite. 2. Hinc sequitur ratio, Christus siue lapis sit 
fundamentalis, in aedificio, siue radix in arbore, siue vitiis in vinea, siue 
caput in corpore, semper est non solùm viuens, sed etiam vita viuificans. Res 
igitur sibi insitas & incorporatas, viuificet, oportet. Ac proinde omnes lapides 
templi viui sint, necesse est.  
 
3. Hoc verò expressis verbis declarauit Petrus, cùm dixit, Ad quem 
accedentes lapidem vinum, & vos tanquam lapides viui aedificemini domus 
spiritualis, ad offerendas hostias [1. Pet. 2.].  
 
Lapides autem istos vitam habere non ex se, sed eam ex fundamentali 
angularique lapide haurire, inde manifestum est, quia neque palmes habet à se 
vitam, sed à vite, neque ramus ex se viuit, sed ex arbore arborisque radice, 
neque membra corporis aliunde habent vitam, quam à corde & capite: eadem 
autem insitio in Christum significatur hoc praesenti simili templi, & lapidum, 
eidem fundamento superstructorum, quae etiam similibus illis, corporis & 
capitis, palmitum & vitis, ramorum & arboris, significata est saepe in sacris 
literis.  
 
4. Pertinet huc quòd ait ipse Christus, Sicut qui misit me, est viuens Pater, sic 
ego vino per Patrem: Et qui manducat me, ipse viuit propter me [Ioha. 6. 57.] 
Sic enim locum illum legendum & construendum esse iudico. Docet enim 
Christus, vitam nostram pendere à se, & per esum carnis suae nobis 
communicari: vitam autem suam esse à Patre, nempe per aeternam (quatenus 
aeternus filius & λόγος) generationem: Patrem autem à nemine habere vitam, 
sicut neque essentiam, sed per se ex se viuentem esse. Ergo post καθῶς, sicut, 
subintelligendum est relatiuum Qui, & ita legendum, Sicut qui misit me, 
viuens Pater, nempe est: Et qui edit me, viuit propter me. Ratio est, quia 
Christus vita aeterna habitat verè in cordibus nostris per fidem.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  134 
 

Summa igitur est, Qui Christo insiti sunt, siue vt palmites viti, siue vt rami 
arbori, siue vt membra capiti, siue vt lapides fundamento, hos omnes viuere, 
nempe spiritualiter, vita ex ipso Christo hausta: In ipso enim vita erat (inquit 
Iohan [Iohan. 1.].) & semper fuit & est, qua nos viuimus. Et in Epistola ait, 
Vita aeterna in Filio eius est: qui habet filium, habet vitam: quis autem habet 
Filium? qui credit in Filium: per Fidem enim habitat in cordibus nostris. 
[page 157] Itaque necesse est, vt omnes fideles, vitam in se habeant, quia 
habent Christum in se manentem, viuentem, & viuificantem. Quę caussa est, 
cur Apostolus se viuere in fide filij Dei dixerit [Gal. 2.]: immò Christum 
potius in se viuere: cùm tamen illud etiam verum sit: noviuere in fide filij 
Dei: sed quò melius explicaret vnionem, quam habebat cum Christo, 
fontemque suae vitae indicaret non esse extra se, dixit, Vino autem iam non 
ego, viuit verò in me Christus.  
 
Ita tenemus alteram verae Ecclesiae Christi & singularum partium eius 
proprietatem, quae est, quòd spiritualiter viuant. Quid autem sit hoc viuere, & 
vita, supra diximus in hoc capite. Summa est, illos viuere spiritualiter, qui 
ambulant secundùm spiritum, & non secundum earnem, operaque spiritus 
faciunt, & non carnis: Qui igitur viuunt secundum carnem, hos esse mortuos 
secundùm spirituum: sicut de vidua carnaliter viuente dixit Apostolus: Vidua 
in deliciis viuens, mortua est [1 Tim. 5.]. Ergo pro veris Ecclesiae membris 
agnoscendi non sunt, qui nefariam traducunt vitam sine vlla resipiscentia.  
 
3. Sequitur tertia qualitas, nempe incrementum in pietate, fide ac charitate; ait 
Apostollus:  
 
In quo (scilicet Christo fundamento Ecclesiae, & lapide angulari) πᾶσα 
ὀικοδομὴ, congruenter coagmentata, crescit in templum sanctum in Domino.  
 
Vnde sequitur Primùm, Qui non sunt congruenter coagmentati in Christo, eos 
nec viuere, nec crescere in templum. Sicut contrà, Qui sunt congruenter 
coagmentati, ij crescunt.  
 
Secundò, sequitur, hoc incrementum non fieri nisi in Domino, hoc est, 
quatenus in Christo manemus: & eius solius virtute fieri: non igitur proprijs 
viribus nostris.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  135 
 

Tertiò, sequitur, Si, qui sunt in Christo vera fide coagmentati, crescunt, 
nempe in fide, veraque pietate, idque tantisper dum totum perficiatur 
templum: non igitur deficiunt penitus à fide, & à Christo. Christus enim 
fundamentum eos sustinet, & vt lapis angularis in se continet, & vita 
viuificat. De qua perseuerantia, & incremento pòst dicemus. Nam etiam cap. 
4. fusius hoc argumentum tractat Apostolus.  
 
Pro hoc tempore, retinebimus conclusionem, Qui in Christo sunt vera fide 
coagmentati, tantùm abest, vt possint penitus deficere, vt potius incrementum 
faciant in pietate: Apostolo hoc manifestè asseuerante, & hic & alibi saepius.  
 
Phil. 1. Qui incepit in vobis bonum opus, is illud perficiet vsque in finem. Et 
Christus ait, Matth. 7. Qui audit sermones meos, & seruat eos: hic 
comparabitur viro, qui aedificauit domum supraepetram: flauerunt venti, 
irruerunt flumina, nec concidit. Fundata enim erat super firmam petram.  
 
Iohan. 4. Qui biberit ex aqua, quam ego dabo, non sitiet in aeternum: sed fiet 
in eo fons aquae salientis in vitam.  
 
IV. Quarta qualitas est, quòd templum hoc sit sanctum.  
 
Sanctum duplicem habet significationem: priori sanctum dicitur, quod est 
Deo consecratum: posteriori, quod est mundum & purum.  
 
Iuxta primam: Nos sumus Deo consecrati: ideo vocauerat nos templum Dei: 
Eoque non sumus nostri iuris.  
 
Hinc duae sequelae; vna ad primam tabulam, altera ad secundam pertinens. 
Prima haec est: Ergo non debemus nos contaminare idololatrijs, & dijs alienis 
inseruire. 1. Corinth. 6. & 10. Quae conuentio templo Dei cum idolis? &c.  
 
Altera est: Ergo non debemus contaminare corpora nostra lasciuijs, crapulis, 
&c. 1. Corinth. 6. Vos estis templum Dei, quod si quis violauerit, perdet eum 
Deus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  136 
 

Rursus posterioris generis sanctitas duplex est: vna intra nos realiter existens: 
atque haec ipsa est regeneratio, cordis purificatio: quae expoliatione veteris, 
& inductione noui hominis constat.  
 
Altera extra nos est: quae tum remissione peccatorum, quia nimirum nostra 
non imputantur nobis peccata: tum imputatione sanctitatis & iustitiae Christi 
constat.  
 
Vtroque sanctitatis genere sancta est Ecclesia.  
 
Ex his omnibus quaedam Ecclesiae descriptio colligi potest, quae haec est.  
 
Ecclesia, est templum sanctum, ex varijs viuis lapidibus, super Christum, 
prout ab Apostolis & Prophetis, praedicatus fuit, tanquam super 
fundamentum, per praedicationem Euangelij Apostolici atque Prophetici, 
perque Spiritum sanctum collectis atque superstructis congruenter 
fabricatum: vt in eo Deus inhabitet, atque iuxta doctrinam Propheticam & 
Apostolicam in sempiternum colatur.  
 
[page 158]  
LOCI THEOLOGICI  
EX SECVNDO CAPITE  
AD EPHESIOS.  
 
LOCVS PRIMVS DE PECCATO IN GENERE, EIVSQUEEFFECTIS, ET 
CAVSSIS: Deque peculiari peccato, quod originis appellari solet. 
 
Ἁμαρτία (de qua vers. 1.) nomini respondet Hebraico, ָאטָח : Est autem ָאטָח , 
aberrare à scopo, quem tibi praefixum assequi debeas. Iud. 26. 15. ἁμαρτία 
quoque Graecis est quasi, ἁμαρπτία, ab à priuatina particula, & μάρπτειν, 
quod capere & assequi significat: Ac proinde definitur, quòd sit τοῦ ἀγαθοῦ 
ἀποτυχία. Ita vt & Cicero in paradoxis, peccare nil aliud esse definierit, quàm 
transilire lineas, nimirum intra quas continere te deberes. Nec non & alterum 
nomen (de quo codem vers.i.) παράπτωμα, eandem ferè habet 
significationem: cùm nihil aliud sit quàm offensa & lapsus, vltra rectam 
instituti regulam, vel ad dexteram, vel ad sinistram: quanquam παραπτώμα de 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  137 
 

actuali tantùm peccato, ἁμαρτία verò etiam de originali praedicatur, vt liquet 
Roman. 5.  
 
2. Meritò igitur Iohan [1. Ioh. 3.]. in priore Epistola quodvis peccatum 
vocauit ἁμαρτίαν, & nomine ἄνομίας definiuit dicens: πᾶς ὁ ποιῶν τὴν 
ἁμαρτίαν, καὶ τὴν ἀνομίαν ποιεῖ: καὶ ἡ ἁμαρτία, ἐστὶν ἡ ἄνομία. Duo ad 
veram peccati cognitionem apprimè scitu necessaria, hac definitione tradens, 
vnum, quis sit esseque nobis debeat in nostris actionibus scopus, a quo 
declinandum omninò non sit, nimirum ὁ νόμος τοῦ θεοῦ: Deinde quid sit 
peccare, nempe ab hac lege aberrare, eiusque terminos transilire: ita vt 
quicquid ab hac lege dissentaneum est, cùm tamen deberet esse 
consentaneum, siue hoc sit substantia, siue qualitas ac facultas, siue actio, 
illud verissimè iniquum, atque adeo ἀνομία ipsa esse dicatur, & ἁμαρτία.  
 
3. Peccatum itaque in genere sic describi posse iudicamus ex breui Diui 
Johannis definitione: Peccatum est iniquitas, qua tum ipsa natura ratione 
praedita, tum eius affectus & vires, tum & actiones tam internae, quam 
externae, à rectitudine legis diuinae, qua cum omninò consentaneae per 
omnia esse deberent, dissentaneae sunt, cumque illa pugnantes.  
 
4. Etsi enim καταχρηστικῶς tum totus ipse homo corruptus, tum omnes ipsius 
actiones, cum lege Dei pugnantes, peccati nomine significari & appellari 
soleant, iuxta illam Augustini receptam definitionem, Peccatum est dictum 
vel factum, vel cogitatum contra legem Dei: propriè tamen ipsa substantia, 
vel natura, vel actio rationalis creaturae non est peccatum, sed infecta 
peccato: peccatum autem ἀνομία ipsa, id est, defectus, priuatioque debitae in 
ipsa actione vel substantia rationali, iuxta legem Dei, rectitudinis.  
 
5. Proinde rectè Apostolus, non dixit peccatum esse rem iniquam aut 
actionem malam: Sed ἀνομίαν, id est, id quo natura vel actio iniqua fit, & 
dicitur: Vt omnino discernenda sit natura & actio, quae per se bonae sunt, & 
quarum autor est Deus, ab iniquitate, qua iniquae sunt & cuius autor Deus 
esse nequit.  
 
6. Quemadmodum verò ex arbore mala non possunt boni fructus, sed tantùm 
mali prodire: Sic ex peccato per se malo, non nisi ingentia mala proficisci 
possunt: quorum primum est spiritualis mors animae, qua fit, vt impij 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  138 
 

destitutigratia Dei, praesentiaque Spiritus sancti, qui instar animae sese habet 
in piis hominibus, nihil eorum possint quae Dei sunt, & quae ad veram 
pertinent felicitatem aeternamque vitam, vel cognoscere, [page 159] vel velle, 
vel appetere, vel facere, sed in contraria semper ferantur, & in illis, nisi per 
Christum liberentur, contabescant atque putrescant: vers. 1. Alterum itaque 
malum est, quòd mortui Deo, viuimus Satanae, eiusque fimus mancipia, qui 
efficaciter operatur in omnibus filiis ἀπειθείας: vers. 2. Tertium malum est 
mors corporis, adeoque varia in hoc praesenti seculo, malorum, 
incommodorum, morborum, & flagellorum irae diuinae genera, quae homines 
suis peccatis sibi accersunt: Reuelatur enim ira Dei de coelo in omnem 
impietatem: Roman. 1. Et stipendium peccati mors est. Roman. 6. Quartum 
est mors & animae, & corporis simul sempiterna, quae in igne, locoque 
Diabolis destinato, aeternùm cruciandi sunt impij, nisi hic resipiscentes 
conuertantur ad Christum, vnicum seruatorem.  
 
7. Caussae porrò peccati duplicis sunt generis, alia extra nos, & aliae intra 
nos. Extra nos, citra vllam controuersiam sunt, Primùm, Cacodaemones 
horumque princeps Satan suis venenatis afflatibus: Secundò, Homines huius 
seculi suis exemplis, verbis, blanditiis: vers. 2. Tertiò, quanquam ex accidenti, 
ipsa quoque obiecta in sensus incurrentia, & ad sui abusum, eoque ad 
peccatum suo modo allicientia: Et denique ipsae etiam leges, atque adeo lex 
Dei sancta & iusta, suis mandatis, quae humanis sensibus & rationi placent 
prohibendo, & quae displicent praecipiendo, eoque reuera non per se, sed per 
accidens, peccati caussa quodam modo dici possunt, Roman. 7.  
 
8. Exemplo autem primi peccati, quod ab Adamo & Eua admissum fuit, 
totum hoc mirificè confirmatur. Diabolus primus est, qui ad peccandum 
inducit: Deinde mulier, autor est viro, vt contra Dei mandatum, edat de 
fructu: Tertio, fructus arboris vetitus, in sensum incurrens, sua pulchritudine 
& suauitate ad sui esum, eoque ad peccatum pellexit homines: Quarto, a lege 
Dei, qua cauerat ne de illo fructu quispiam ederet, auspicatus est suam 
tentationem serpens malignus & callidus, & ex prohibitione magis ac magis 
Euam ad fructum illum concupiscendum, & tandem etiam edendum 
inflammauit, Vnde illud, Nitimur in vetitum semper, cupimusque negata.  
 
Ergo etiam mandatum nonnihil ad peccatum, sed ex accidenti, & abusu 
diaboli, efficit. Certè vbi nulla est lex: ibi nulla potest esse transgressio.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  139 
 

 
9. Etsi verò nihil in mundo contingit vnquam, aut contingere potest, sine 
sapientissima, & iustissima Dei prouidentia: peccati tamen autor, caussaue 
dici verè non potest, quippe qui illud & odit, & vetat, & punit, vtpote quod 
cum summa ipsius bonitate ex diametro pugnat: dicente etiam Iohanne [1 
Iohan. 2. 16]: Concupiscentia (quo nomine omnia peccata significantur) non 
est ex Patre, sed ex mundo est: Et Iacobo, Nemo cùm tentatur, dicat se à Deo 
tentari: Deus enim sicut tentari malis non potest, sic etiam neminem (ad 
malum) tentat: sed vnusquisque tentatur à concupiscentia sua. Iacob. 1.  
 
10. Fons igitur veraque peccati caussa in nobis ipsis quaerenda est, non extra 
nos, quando ne diabolus quidem ipse vera peccati Ade caussa fuit, sed libera 
hominis voluntas: quam mox consecuta est Naturae corruptio, & 
concupiscentia morbus, quae & poena peccati fuit, & peccatum, & caussa 
aliorum peccatorum, in nos quoque transfusa.  
 
11. Prima itaque in nobis, omnibusque Adae posteris, peccati caussa interior, 
eoque vera caussa est ipsa naturae corruptio, quae & concupiscentia ab 
Apostolis appellari solet: de qua Apostolus ad Roman. atque etiam hic vers. 
3. Versati sumus in concupiscentia carnis nostrae, facientes voluntates carnis 
& cogitationum: Iacobus verò, quomodo ab hac omnia nostra peccata 
concipiantur & oriantur, progrediantur & perficiantur, explicat, dicens: 
Vnusquisque tentatur à concupiscentia sua abstractus & illectus: abstractus 
ab incommutabili bono, quod est Deus: Et illectus, oblectatione falsorum 
bonorum & voluptatum hic est ortus peccati in nobis ipsis. subdit 
progressum, dicens: Concupiscentia verò cum conceperit, parit peccatum. 
Concipit autem & parit peccatum, cùm accedit consensus voluntatis. Subdit 
consummationem, & exitum, atque fructum, dicens: Peccatum autem cùm 
consummatum fuerit, generat mortem. Consummatur, operis complemento. 
Etsi vero, etiam cùm accedit consensus, generet mortem, vt Matth. 5. docet 
Christus, & Lex ipsa Dei: Ideò tamen Apostolus tum demum peccatum 
generare mortem dixit, cùm opere perficitur, quia de cursu ordinario peccati, 
omnibusque noto exitu loquitur: interim non negans, quod lex tradidit, & 
Christus.  
 
12. Altera itaque interior peccati caussa, eaque efficax, est ipse consensus 
voluntatis: haec enim efficit, vt quis ambulet in peccatis & offensis, faciatque 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  140 
 

voluntates carnis et cogitationum. ver2. & 3. Consensionem autem, qua quis 
verè dicitur obedire peccato in cupiditatibus eius, voluntariè peccare, & 
ambulare in peccatis, vocamus non quamlibet voluntatis motionem, 
nutationem, acclinationem, qualis est in dormituriente, capitis nutatio: Sed 
eam, qua plenè et absolutè animus tanquam verè vigilans, et apud se manens 
assentitur peccato nos tentanti, et ad varias iniquitates nos suis illecebris 
pellicienti, ita vt iam nihil aliud quaeramus quàm occasiones, quibus 
perficere opere etiam ipso possimus, quod animo concepimus, amplexique 
sumus.  
 
Confirmatio sententiae.  
 
13. Saepenumero enim tentationes ita sunt vehementes, [page 160] vt 
voluntas (sicut accidit sanctis hominibus) percellatur, & quasi inclinet in 
obedientiam peccati: cùm tamen non verè consentiat, sed mox resiliat, & 
repugnet: quemadmodum Apostolus Roman. 7. describit in sua persona, 
dicens: Quod nolo malum, hoc ago: quasi dicat, nolo, & volo, ago & non ago, 
vt pugna quadam sit carnis & Spiritus in ipsa etiam pij hominis voluntate: 
quando ipsa quoque in sanctis voluntas, partim caro est, & partim spiritus, 
cum partim etiam sit renata, & partim non renata. Non igitur quaevis 
voluntatis in peccatum inclinatio, & momentanea quasi consensio, est illa 
peccati caussa, qua quis verè dici possit obedire peccato in concupiscentiis 
eius, facerene voluntates carnis & cogitationum: Sed illa demum consensio, 
quae verè & plenè in peccatum quis consentit, & in illud iam perficiendum 
incumbit.  
 
[3.] 14. Tertia peccati caussa intra nos existens, est ignorantia, qua voluntas 
saepè decipitur: ita vt eligamus quae putabamus esse bona, alioqui non 
electuri, si verè ea nouissemus esse mala: de qua & Apostolus, Ignorans feci 
in incredulitate [1. Tim. 1.]. Sunt enim omnes homines ita natura comparati 
etiam post naturae corruptionem, vt malum quatem malum est, amare aut 
velle nemo possit: Et contra bonum, quatenus bonum est, nemo possit non 
velle, atque amplecti. Peccare autem est, aut reprobare bonum, aut eligere 
malum. Ergo quod quis peccet, hoc ideò sit, quia aliquo modo ignorat, id esse 
malum, quod agit, & bonum quod negligit: idque aut generatim & in Thesi, 
aut speciatim, & in hypothesi.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  141 
 

Confirmatio eiusdem doctrinae.  
 
15. Ad res enim benè gerendas, & ad omnes actiones nostras, duplici opus est 
cognitione, atque scientia: generali vna, particulari altera, seu theseos & 
hypotheseos: quarum priorem praebet lex Dei, atque naturae, posteriorem 
attenta praesentis rei, seu negotij quod proponitur, gignit consideratio. 
Alterutra si desit, peccatum inde consequatur, oportet: nempe quòd aut in 
genere, quid aequum sit vel iniquum, bonum vel malum ignores, vel si hoc 
nosti, quod tamen tibi faciendum proponitur, aut minimè consideras, sit ne 
verè bonum vel malum, aut non quantum opus est, satis attente, sed frigide & 
perfunctorie consideras: id quod ignorationis species quadam est, & non 
minus peccatum, quam caussa peccati.  
 
16. Tres porrò etiam sunt species ignorantiae, quae voluntas & lex Dei in ipsa 
quoque thesi ignorari potest: quae tamen omnes & peccata sunt, & 
peccatorum caussae: Vna eorum est, qui ideo non nouerunt voluntatem 
Domini, quid malum & quid bonum sit, quia cognoscere noluerunt: de quibus 
Iob. 21[:14]. Et dicunt Deo, Recede à nobis: scientiam viarum tuarum 
nolumus: & in Psalm. Noluit intelligere, vt benè ageret: Altera est eorum qui 
non nouerunt, quia neque nosse potuerunt, vt multae gentes, de quibus tamen 
(interprete Augustino) ait Dauid, Effunde iram tuam o Domine in gentes, 
quae te non nouerunt: Tertia corum est, qui norunt quidem habitu, sed actu 
ignorant, quia non considerant, vel si considerant, non quemadmodum opus 
est, attente considerant, quid velit Dominus: quemadmodum & de ignorantia 
in hypothesi dictum est.  
 
17. Neque verò omnis ignorantia excusat quasi inuoluntaria, cùm earum 
rerum est, quas ex officio nosse teneris, Trifariam verò voluntaria esse possit: 
vnde fit vt omne etiam peccatum quod ex illa proficiscitur, voluntarium sit 
dicique debeat: Primùm eorum ignorantia voluntaria est, qui cùm possint, 
nolunt tamen scire, quia nolunt benefacere: de quibus ante ex Iobo & ex 
Psalmo dictum est: quam ideo etiam affectatam ignorantiam appellare solent. 
Quis horum peccata inuoluntaria esse dicat? Altera illis attribuitur, qui non 
detrectant quidem vt priores, interim tamen negligunt, quaenam sit Domini 
voluntas, audire & intelligere: quo fit, vt ignorantia negligentiae à nonnullis 
nominetur. Quid est autem negligere aliquid scire, quam nolle scire? Peccata 
igitur ex hac etiam profecta, voluntaria sint, necesse est: & quidem non ex 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  142 
 

accidenti, sed per se voluntaria. Tertia ignorantiae species, non ita quidem 
propriè, sicut reliquae duae priores, sed ex accidenti tamen voluntaria esse 
dicitur: Quatenus licet non ex voluntate tua immediatè proficiscatur, 
voluntatem tamen necessario consequitur tuam: nempe si ea voluisti, et 
voluntarie fecisti, propter quae porrò non potuisti, quae ex officio debebas, 
audire, cognoscere, aut cogitare: quemadmodum verbi caussa voluntariam 
ebrietatem sequitur amentia, qua fit, vt siue aliquem occidas, siue blasphemes 
Deum, aut aliud facinus admittas, quid agas non intelligas, intelligereue 
possis: haec quoque ignorantia quodam modo voluntaria est, nec excusari 
potest: vt meritò Aristoteles monuerit, et in Ethicis scripserit, Ebrium qui ex 
ebrietate aliquod facinus admisit, duplici poena esse plectendum, vna quia 
ebrius fuit, altera quia ex hac ebrietate flagitium perpetrauit. quo et illud 
pertinet, Ethic libr. 3. cap. 1. Omnis ignorans malus. Ac de tertia interna 
peccati caussa, nempè de ignorantia, huc usque.  
 
[4.] 18. Quarta peccati caussa intra nos existens, infirmitas est animi, fideique 
imbecillitas: qua fit vt vehementibus Satanae et carnis tentationibus, non 
semper valeamus resistere, sed licet videamus meliora, probemusque, interim 
tamen victi, deteriora sequamur: quemadmodum contigii Petro, cùm 
Christum negauit, et Dauidi, cùm [page 161] adulterium admisit, aliaque 
nonnulla scelera, quae tamen excusari non potuerunt, quin fuerint & 
voluntaria & grauissima crimina. Sicut enim non pugnant, peccare ex 
ignorantia, & tamen peccare voluntariè, vt supra declaratum est: Sic neque 
ista sunt contraria, peccare ex infirmitate, & peccare ex libera voluntate, 
quando voluntas ea propriè est, quae peccat: sed aliquando propter naturalem 
ignorantiam seducta, nonnunquam propter imbecillitatem, a passionibus 
peccatorum (vt loquitur Apostolus, victa ac superata. Ex quo etiam fit, vt 
longè grauiora sint peccata, quae procul omni ignorantia & infirmitate, ex 
destinata malitia admittuntur: quam ea in quae aut caci, aut imbecilli 
prolabimur.  
 
[5.] 19. Quinta itaque caussa, est ipsa planè voluntaria, destinataque malitia: 
nimirum cum quis neque ignorantia mentis simpliciter seductus, neque ab 
vlla sensuum & affectuum passione superatus, sed à naturali & propria sua 
voluntatis malitia adductus, verè sciens ac prudens peccat: quale fuit 
peccatum Diaboli, de quo Ioha. Qui facit peccatum ex Diabolo est, quia ab 
initio Diabolus peccat [1. Ioh. 3.], nempe hoc modo, non ex ignorantia, nec 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  143 
 

ex infirmitate, sed ex destinata malitia. Vnde etiam intelligitur, quid sit facere 
peccatum: nempe non simpliciter peccare, sed ex destinata malitia peccare 
studioque peccandi teneri, & affici.  
 
20. Sicut enim in rebus physicis, bifariam aliquid potest in aliquam rem 
moueri & inclinari, nempè aut à principio externo, quasi vim quandam ab illo 
patiens, vt lapis vi sursum proiectus, aut ab intrinseco & per suam formam, vt 
lapis deorsum spontè cadens: Sic etiam voluntas ad peccandum mouetur, aut 
à passione aliqua aliena, quae scilicet viget in ipsis sensibus atque affectibus 
(id quod ex infirmitate peccare dicitur) aut à malitia sua propria, qua per sese 
mala, speciem tamen aliquam boni prae se ferente, oblectatur: Hoc verò 
tandem ex destinata malitia peccare vocari solet: Id quod deprauatae 
voluntatis proprium est, de quae lerem. Prauum est cor hominis, & quis 
cognoscit illud? [Ierem. 17.]  
 
21. Nam tota natura, anima & corpore, corrupta est, & vnaquaeque pars suam 
propriam habet corruptionem: caecitatem & ignorantiam Dei, intellectus: 
impetus ad voluptatem, & πρὸς τὰ παθήματα τῶν ἁμαρτιῶν (vt loquitur 
Apostolus) [Rom. 2.] propriè ipsi sensus & affectus habent: malitia verò, 
propria est voluntatis, quae per sese ad malum inclinat semper, nisi per 
Spiritum sanctum regeneretur. Cùm igitur voluntas neque ignorantia mentis 
decepta, neque a passionibus victa, peccat, ex propria & destinata malitia 
peccare, malumque eligere dicenda est: qualiter Aristoteli peccare illi 
dicuntur, qui ex habitu peccant.  
 
[6.] 22. Hinc perspicua sit sexta peccati caussaea est habitus in peccato, 
naturae malae additus, & ex multis malis actionibus comparatus. Ipsa enim 
consuetudo vertitur in naturam: & ab assuetis non fit passio, nihilque est 
facilius, quam ex habitu operari, tam in virtutibus, quam in vitiis. Habitus 
igitur peccandi, non postrema caussa est peccatorum.  
 
23. Cum verò habitus sint voluntaris, quia ex voluntariis actionibus 
comparati: peccata etiam quae & ex illis sunt, voluntaria sint, oportet: Etiamsi 
quis dum peccat ex habitu, nihil minus quam de eo, in quo peccat, cogitare 
videatur, seque mali aliquid facere minimè existimet. Immo hinc sequitur, 
huiuscemodi peccata, eò grauiora esse reliquis, & minus curabilia: quo minus 
de illis cogitamus, indicamusue ea esse peccata: quemadmodum in iis, qui ex 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  144 
 

habitu inebriantur, aut Deum blasphemant, aut proximum in mercibus 
defraudant, & impudenter mentiuntur, manifestum est: quo in statu fuerant 
etiam Ephesij ante conuersionem, sicut Apostolus indicat, dicens: 
Ambulabatis in peccatis secundum seculum mundi huius: id est, sicuti 
ambulare solebatis, nihil minus quàm quòd peccaretis, cogitantes, aut etiam 
indicantes, huiuscemodi enim flagitiosi homines eò tandem adducuntur, vt 
non solùm de hypothesi, id est, de actione ipsa nihil mali cogitent; Sed ne 
ipsam quidem thesin, puta ebrietas peccatum est, veram esse credunt & 
iudicant: Sed malum dicunt bonum, & bonum malum, lucem tenebras, & 
tenebras lucem, vt ait Iesias, c. 5.  
 
[7.] 24. Septima peccati caussa in nobis haerens, est peccatum, non solùm 
Originale, id est, concupiscentia, de qua suprà dictum est, sed etiam actuale: 
quatenus peccatum vnum caussa est alierius peccati, iuxta illud, Qui fecit 
peccata, seruus est peccati: Iohan. 8.  
 
25. Quinque autem modis contingit, vt peccatum alterius peccati caussa fiat: 
Primùm, quatenus peccato vno admisso, amittitur gratia, praesentiaque 
Spiritus sancti: qua amissa nil aliud potest homo, quam in alia prolabi scelera: 
ita peccatum peccato nectitur, sublata ea re, quae à peccando arcebat: 
quemadmodum & mulier, amisso pudoris, per primam scortationem, freno, 
facile deinceps scortari pergit. Secundò, peccatum vnum caussa sit alterius, 
quatenus Deus solitus est punire peccata peccatis tradito illo qui peccauit in 
manum Satanae, qui porrò efficaciter in illo operatur: Ephes. 2. vers. 2. Et 
Roman. 1. ver. 24. 2. Thessal. 2. vers. 11. Tertiò, idem fit, quatenus ex vno 
peccato facilis fit in similia lapsus, & tandem ex multis porrò ingeminatis 
actionibus, habitus comparatur peccandi: quo nihil pernitiosius contingere 
potest. Quartò, contingit idem malum, quatenus vnum peccatum sine multis 
aliis perpetrari non potest, & primum multa insequentia secum trahit: quo 
sensu dixit Apostolus, φιλαργυρίαν, id est, amorem studiumque pecuniae, 
[page 162] sen Auaritiam, radicem esse omnium malorum. Huic enim vitio 
indulgeri non potest, sine fraudibus, dolis, mendaciis, periuriis, aliisque 
sceleribus: Ideo Apostolus loco iam ex Timoth. 6. citato, explicans, quomodo 
φιλαργυρία caussa sit omnium malorum, dixit, Qui volunt diuites fieri, 
incidunt in tentationem, & in laqueum Diaboli, & cupiditates multas amentes 
& damnosas, quae demergunt homines in interituum: Si quidem radix 
omnium malorum est φιλαργυρία: quam quidam dum appetunt, aberrarunt à 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  145 
 

fide, & seipsos transfixerunt doloribus multis. De Ebrietate idem docuit 
Apostolus, dicens: Nolite inebriari vino, in quo est Luxuria [Eph. 5.]. Quintò, 
Denique vnum caussa est alterius, quatenus saepè propter vnum, alterum 
etiam admittitur: vt Iudas propter amorem pecuniae prodidit Christum, & 
Balam maledicit populo: Et Pilatus propter ambitionem, damnauit Christum. 
Peccata igitur illa, quae tanquam fines ad alia admittenda promouent, caussae 
aliorum peccatorum, meritò esse dicuntur.  
 
Hactenus de peccato in genere, quid sit, quae eius effecta, quae caussae tum 
externa, tum internae: nunc post allatam partitionem peccati de Originali 
dicendum est. Ergo haec esto thesis.  
 
26. Secatur peccatum in Originale & actuale: Originale vocant peccatum 
illud, quod à primo omnium hominum secundum carnem parente Adamo 
ortum habens, in omnes, qui ex illo per communem nascuntur 
propagationem, deriuatur: Actuale verò, quod quisque per sese, actu admittit: 
Ac sicut in vno omnes dicimur. concepti, & nati, ita alterum quisque ex se 
concipit, parit, perficit: Et sicut vnius respectu dicimur omnes natura esse filij 
irae, vers. 3. Sic alterius caussa impij omnes dicuntur ambulare in peccatis, & 
in concupiscentiis carnis, facereque voluntates carnis & cogitationem. vers. 2. 
& 3. & tandem filij contumaciae fiunt & vocantur, vers. 3.  
 
27. Nomine autem peccati Originalis, quod per vnum hominem in mundum 
transiit, quid intelligendum sit, manifestè docet Apostolus, Roman. 5. à versu 
12. ad finem vsque capitis: nimirum non solùm ipsa originalis iustitiae, quae 
deberet in nobis esse, priuatio, totiusque naturae, illam priuationem 
subsecuta, corruptio, quam & concupiscentiam vocat Apostolus, & peccatum, 
verùm etiam, idque inprimis, ipsa prima Adae inobedientia: non simpliciter 
quidem, sed quatenus nobis omnibus imputatur, quemadmodum & obedientia 
Christi omnibus credentibus: Ac proinde quae licet non actu, reatu tamen in 
omnes homines pertransiit, qui ex semine Adae concepti, nascuntur: quando 
etiam omnes in eo peccasse ab Apostolo pronuntiantur, quippe qui in eius 
omnes lumbis eramus.  
 
Confirmatio sententiae.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  146 
 

28. Neque enim aliud peccatum in posteros transfusum est: quam quod ipsius 
quoque fuit Adami. fuit autem inobedientia, cum priuatione iustitiae 
originalis, & totius natura corruptione. Deinde etiam non propter aliud 
peccatum, nos fuimus adiudicati morti, quàm propter illud, propter quod & 
Adamus: Eiusdem enim peccati stipendium fuit mors. Illi autem fuit dictum, 
Morte morieris, propter inobedientiam, &c. Sed neque quis vere dici potest, 
aut in sacris literis dicitur peccare, cùm tantùm nascitur in peccato, filius irae, 
& cum peccato: Omnes autem dicimur in Adamo peccasse. Ad haec, non ait 
Apostolus, propter, sed per inobedientiam Adami nos constitutos esse 
peccatores [Rom. 5.], Sicut etiam non tam propter, quam per obedientiam 
Christi, nos constitutos esse ait, factosque instos: Vt igitur obedientia Christi, 
nostra est iustitia: Sic etiam inobodientia Adae nostra est iniustitia, nimirum 
imputatione & reatu. Denique in quouis corpore, siue naturali, siue animali, 
siue politico & mystico, hoc apud omnes Gentes receptum est, vt quod facit 
caput, quatenus caput, illud toti corpori meritò imputetur. Ideo totus homo 
plectitur, propter peccatum, quod solo voluntatis imperio admittitur: Secundò, 
& liberi omnibus bonis paternis spoliantur, propter parentis rebellionem. 
Quemadmodum igitur, quod gessit Christus tanquam omnium Electorum & 
Ecclesiae caput, toti Ecclesia imputatur, dicimurque in persona Christi legem 
seruasse, mortui esse, sepulti, resuscitati, sedereque in supercoelestibus: Sic 
etiam meritò, quod Adamus tanquam caput humani generis peccauit, illud 
nobis imputatur, & in eius persona nos peccasse pronuntiamur.  
 
Confirmatio sententiae ex Patribus.  
 
29. Neque ab hac sententia dissentiunt Patres, vetusque Ecclesia: Sed 
Augustinus omnium nomine confirmat:  
 
Tom. 7. de peccatorum meritis, & remissione libr. 1.c.10. ait, ideo dici omnes 
homines in vno Adamo, & vno Adae peccato peccasse, quia omnes, ille vnus 
homo fuerunt.  
 
Hypognosticon argumento, 2. ait, nos suscepisse Adae culpam, & 
damnationem.  
 
Tom. 1. Retract. libr. 1. cap. 15. scribit, omnes reatu peccati Adae implicatos, 
& ob hoc poenae obnoxios teneri, peccatum autem Ada fuit inobedientia.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  147 
 

 
Tom. 2. Epistola 23. ad Bonifacium: loquens de infante Traxit (inquit) ergo 
reatum, quia vnus erat cum illo, & in illo, à quo traxit: quando quod traxit 
admixtum est. Clarissimè etiam Epistola 23. ad Bonifacium, concludit, nos 
omnes peccasse in Adamo voluntari: non voluntate quidem nostra propria, 
sed voluntate illius, [page 163] cum quo & in quo eramus vnus homo, eoque 
vna omnium voluntas.  
 
Thomas Aquinas eandem secutus est doctrinam, & clarissimè explicat, cum 
alibi, tum in Quaestionibus disputatis, quaest. 4. de peccato Originali, articulo 
primo, Vbi concludit, de actuali inobedientia Adae, eam conuenire toti 
humano generi, & singulis hominibus, quatenus omnes fuimus vnum, & 
sumus cum Adamo. Quod enim ille admisit, non illud eum admisisse, vt 
priuatum hominem, sed vt totius humani generis caput: quemadmodum etiam 
iustitiam originalem non acceperat, vt priuatus homo, & sibi soli, sed vt pater 
omnium hominum, & nobis omnibus. Constat igitur nomine peccati 
Originalis venire non solum iustitiae originalis priuationem, naturaeque 
corruptionem, sed simul cum reatu & culpa nobedientiae Adami. Immo ideo 
cumprimis peccatum Originale appellatur, quia omnes homines in Adamo 
tanquam in sua origine peccarunt: Sed interim non negatur altera ratio, 
nempe, quia quisque ex vitiosa origine in peccatis concipitur, nasciturque 
filius trae.  
 
Eandem doctrinam confirmant etiam alij saniores Scholastici, vt iam de 
nostris nihil dicam. Etsi enim non omnes eodem planè modo definiunt 
peccatum Originale: nemo tamen inficiatur, quin reatu peccati Adae omnes 
impliciti nascantur, & per illius inobedientiam peccatores constituti sint: vt 
Apostolus docet, Romanorum 5.  
 
Confirmatio superioris sententiae à verbo peccandi.  
 
30. Sed neque à sacris literis alienum est, vt verbum ָאטָח , peccauit, accipiatur 
pro peccare, non actu, sed imputatione culpae, & reatu. Genes. 43. dixit 
Iehuda ad Israëlem patrem suum, Mitte puerum Benjamin, & ego fide iubeo 
de eo: ex mea manu requirito eum, si non reduxero ad te: ךל וחאטחו  [then I 
shall bear the sin before you], & peccabo tibi omnibus diebus, id est, reus ero 
tibi huius peccati, & habear a te pro scelerato, si non reduxero. Sic Exod. 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  148 
 

5[:16]. populi Israelis praefecti conqueruntur apud Regem, dicentes: Cur sic 
facis seruis tuis? palea non datur seruis tuis, interim dicunt nobis, facite 
lateres: & ecce serui tui vapulant, ךמע חאטחו  [but it is the sin of your own 
people.], & peccat populus tuus, id est, reus peccati habetur, ac pro scelerato 
reputatur. Cum igitur Apostolus dicat, omnes in Adamo peccasse (illud enim 
ἐφ᾿ ᾧ, est pro ἐν ᾧ, vt optime monet Beza) nihil a consuetudine sacrarum 
literarum receditur, quòd dicamus peccasse in eo omnes non actu, sed reatu, 
& culpae imputatione.  
 
Priuationem iustitiae originalis & concupiscentiam esse peccatum.  
 
31. Sed & ipsam originalis iustitiae, quae in nobis esse deberet, priuationem, 
peccatum esse, vereque peccatum, manifestum est: Primùm, quia omnis 
ἄνομία, peccatum est: destitutum, autem esse illa iustitia, qua te donauerat 
Deus [1. Ioha. 3.], & proinde qua deberes adhuc esse ornatus, iniquissimum 
est, & magna ἀνομία. Pugnat etiam cum lege Dei, non talem te esse, qualem 
esse iubet, nempe sanctum, dicente Domino, Sancti estote, quia & ego 
sanctus sum. Ἀνομία igitur est, eoque ἁμαρτία, non esse talem, qualem te 
creauit Deus in Adamo, & qualem te denuò esse mandat Deus sua lege. 
Itaque originalis iustitiae priuatio verè peccatum est & ἀνομία.  
 
32. Hinc sequitur, ipsam etiam naturae corruptionem, quae illam priuationem 
iustitiae statim consecuta est, necessario verè peccatum esse, & ἀνομίαν. 
Primùm enim pugnat cum illa Dei voluntate, qua creauit hominem rectum, ac 
proinde qua rectum eum esse voluit. Deinde expresso Dei mandato 
prohibetur, cùm iubet nos circumcidere praeputium cordis nostri, & esse 
cordibus circumcisis, & munda habere corda, Deuter. 10. Item cùm ait, Non 
concupisces, quod mandatum non de actuali concupiscentia, sed de fonte 
omnis actualis concupiscentiae intelligendum esse docent & Christus & 
Apostolus. Christus, quia actualem concupiscentiam in singulis praeceptis 
legis prohiberi significauit, cùm de mandato, Non fornicaberis, dicit, illum 
qui tantùm viderit mulierem, ad concupiscendum eam, iam moechatum esse 
in corde suo: Id quod & de quibusdam aliis explicauit Matth. 5. & aliis 
capitibus: Et Iohannes, cum dicit, Qui odit fratrem, homicida est [1. Ioh. 3.]: 
Apostolus verò Paulus, cum dixit, Se nesciuisse concupiscentiam esse 
peccatum, nisi lex dixisset, Non concupisces, ad vltimum Decalogi 
praeceptum alludens [Rom. 7.]. De concupiscentia autem actuali locutus non 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  149 
 

est, quia ea singulis praeceptis damnatur, Christo interprete, & Iohanne: de 
corruptione igitur naturae, quam vocat, concupiscentiam (Alioquin decem 
non essent mandata, si idem in vltimo repeteretur, quod in superioribus 
singulis) intelligi voluit. Dicit item, peccatum, per legem, operatum in se esse 
omnem concupiscentiam, actualem scilicet. Peccatum igitur, de quo loquitur, 
& quod operatur omnem concupiscentiam, differat à suo effectu, necesse est. 
Lex igitur damnat non solùm omnem actualem concupiscentiam, sed etiam 
eius fontem, id est, originalem. Tertiò ait item, Non regnet in vestro mortali 
corpore peccatum, ad obediendum concupiscentijs eius [Rom. 6.?]: 
Discrimen igitur facit inter peccatum, cuius sunt concupiscentiae, inter ipsas 
concupiscentias, & inter ipsam obedientiam erga concupiscentias: Quare 
praeter actuales concupiscentias, fontem etiam ipsarum in homine inesse, 
atque (vt Paulus loquitur) inhabitare, qui verè peccatum sit, oportet.  
 
[page 164] 33. Vsque adeò concupiscentia, id est, Naturae corruptio, quam 
Paulus vocat peccatum, & corpus peccati, & legem membrorum, per se verè 
peccatum est: vt etiam in renatis, in quibus transit reatu, & manet actu, verè 
peccatum sit, iuxta veram peccati rationem: Id quod iis rationibus liquet & 
testimoniis.  
 
1. Roman. 7. Apostolus in sua persona conditionem omnium renatorum 
describens, docet a perte, in sanctis remanere concupiscentiam, & hanc 
constanter vocat peccatum: non igitur abusiuè, sed propriè peccatum vocatur.  
 
2. Eam quoque vocat legem membrorum, repugnantem legi mentis suae, & 
captiuantem se in legem peccati. Nomine autem legis mentis, intellexit legem 
Dei, menti suae inscriptam per Spiritum sanctum. Quod autem repugnat legi 
Dei, & Spiritus, illud peccatum est. Confirmatur argumentum, apugna etiam, 
quam Galat. 5. describit in renalis inter carnem & spiritum. Carnis autem 
nomine, Naturae corruptionem intellexit. Peccatum igitur est, quia pugnat 
cum Spiritu Dei in sanctis.  
 
3. Concupiscentia originalis in renatis parit concupiscentias carnis prauas: 
Romanorum 6. & 7. mala igitur sit, oportet, quia non potest arbor bona, 
malos fructus facere. quicquid autem malum & vitiosum est, damnatur lege 
Dei: quod verò damnatur lege Dei, peccatum est.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  150 
 

4. Quod etiam sancti, immo Spiritus sanctus detestatur in sanctis, illud 
peccatum est: non enim damnatur, nisi quod lege Dei damnatur. Sancti omnes 
hanc concupiscentiam in se adhuc manentem, licet non regnantem, 
detestantur, lugent, cupiuntque illa liberari, quòd multa in se mala agat, & 
repugnet Spiritui, legique mentis: docet hoc Apostolus in sua persona Roman. 
7.  
 
5. Denique à definitione peccati, quam tradit Iohannes, res fit perspicua. 
Quicquid in nobis vel est, vel mouetur, vel fit contra legem Dei, illud 
peccatum est. ait enim ἁμαρτίαν esse ἀνομίαν: docens in quacunque re, vel 
motu, vel actione reperitur ἄνομία, hoc est, deflexioà lege Dei, & repugnantia 
cum lege, ibi hanc ἄνομίαν vere peccatum esse. Atqui talis res est 
concupiscentia in renatis, cum quia repugnat legi Dei in mentibus piorum 
conscriptae, tum quia remoratur eos, ne legem Dei implere possint. [Rom. 7.]  
 
Confirmatio sententiae.  
 
34. Augustinus totam hanc doctrinam passim contra Pelagianos confirmat.  
 
Tom. 7. contra Iulianum Pelagianum libr. 3. cap. 21. praeter alia hoc etiam 
vtitur argumento:  
 
Sancti pugnant contra concupiscentiam: peccatum igitur est. non enim 
repugnarent illi, nisi illa repugnaret legi Dei in mentibus piorum inscriptae.  
 
Item contra eundem lib. 6. cap. 8. hoc alio vtitur argumento. Concupiscentia 
in renatis, iniquitas est: est enim iniquum, quod homo deprauatus sit ab illa 
iustitia, in qua creatus à Deo fuerat: vt caro non subijciatur spiritui, sed ei 
repugnet. Proinde etiam Dauid, hanc concupiscentiam vocauit iniquitatem, 
dicens; Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, &c.  
 
Item libr. s. cap. 3. contra eundem Iulianum, sic concludit:  
 
Concupiscentia carnis, aduersus quam bonus concupiscit Spiritus, & 
peccatum est, quia inest illi inobedientia contra dominatum mentis: & poena 
peccati est, quia addita est meritis inobedientis: & caussa peccati est, 
defectione consentientis, vel contagione nascentis. Haec ille. Constat autem 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  151 
 

cum loqui de concupiscentia in renatis: ait enim, aduersus quam bonus 
pugnat spiritus: Caussa verò cur vocet illam peccatum, est, quia inest illi 
inobedientia contra dominatum mentis, cuius mentis? Hominis scilicet fidelis, 
in qua lex Dei inscripta est. Ierem. 31. Inest igitur illi nobedientia contra 
legem Dei, hoc autem verè peccatum est.  
 
Si verò concupiscentia in renatis, licet non imputetur, & licet etiam per 
Spiritum sanctum quotidiè mortificetur, & imminuantur eius vires, reuera 
tamen peccatum est: quantò magis in non renatis, peccatum fuerit?  
 
Satis igitur perspicuè & abundè demonstratum est, quid nomine peccati 
Originalis intelligendum sit: nempe, inobedientia Adae nobis imputata (quia 
in illo peccauimus omnes) cum originalis iustitiae priuatione, & eam secuta 
naturae corruptione, quam Apostolus vocat concupiscentiam. Totum hoc 
peccatum voco Originale.  
 
Hactenus de nomine & re peccati Originalis satis. Nunc reliqua, paucioribus 
explicabuntur: Ac primum in quonam peccatum hoc deriuetur.  
 
35. Deriuatur porrò peccatum hoc in omnes homines, qui communi ratione ex 
Adamo propagantur: per semen scilicet Adami, id est, viri ex muliere. 
Apostolus enim ait, Per vnum hominem peccatum intrauit in mundum, & per 
peccatum mors: & ita in omnes homines mors transiit [Rom. 5.]. Si per 
vnum, & non per vnam, Qui igitur sine viri semine, ex sola foemina 
concipitur: in eum, peccatum Adae non deriuatur. Hic autem est solus 
Christus: qui non ex semine viri, sed de Spiritu sancto conceptus, natus est ex 
virgine: Iobo quoque id confirmanite, cùm dixit, Quis potest facere mundum 
de immundo conceptum semine: [Iob 14.] nisi tu Deus? Chri stus autem solus 
de immundo conceptus non est semine. [page 165] Is igitur solus peccati 
expers, minimeque immundus est: Nec non & Christo ipso idem manifeste 
docente, cùm Nicodemo dixit, Quod natum est ex carne, caro est: quod 
autem ex Spiritu, Spiritus est [Ioh. 3.]. Is autem licet caro factus sit, id est, 
homo, non tamen ex carne, id est, ex semine immundo, sed ex Spiritu, id est, 
virtute Spiritus sancti conceptus est: Proinde neque dixit, Oportet nos nasci 
denuo, sed Vos: Se solum ab hac renascendi necessitate excipiens. Qua etiam 
de caussa dixit, Neminem ascendere in coelum, nisi qui descendit de coelo 
(id est, se solum) filium hominis (id est, Mariae) qui est in coelo: Et 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  152 
 

Apostolus, solum Christum coelestem hominem vocat, reliquos omnes 
portare imaginem terreni Adami [1. Cor. 15.]: Solus etiam Adamus typus fuit 
futuri, non Eua: Roman. 5. Vt igitur qui non sunt renati per Spiritum Christi, 
ij non sunt iusti: Sic qui non sunt nati ex semine Adae immundo, ij immundi 
& iniusti non sunt: Sunt autem omnes, vno Christo excepto.  
 
36. Ex quibus etiam sequitur, peccatum hoc in homines deriuari, non exemplo 
& imitatione, sed propagatione per semen viri facta. Primùm, Non enim per 
mulierem, sed per Adamum peccatum intrauit in mundum: Mulier tamen 
prior Adamo peccauit, & suo exemplo illum in peccatum adduxit. Secundò, 
Paruuli quoque infantes, non exemplo peccant, sed in peccatis concipiuntur 
atque nascuntur: Psalm. 51. Et Apostolus ait Ephes. 2. Omnes natura, eoque a 
natiuitate, esse filios irae: quo tempore, peccare exemplo Adae vel aliorum 
nemo potest: Confirmante hoc eodem Apostolo ad Roman. 5. cum ait, 
mortem non introiisse in mundum, nisi per peccatum: illam autem regnasse 
vsque ad Mosen, etiam in eos qui non peccauerunt in similitudinem 
praeuaricationis Adae: id est, in pueros, qui peccatum Adae, exemplo & 
immitatione sequi non potuerunt: mors enim stipendium peccati est. Tertiò, 
pertinet huc, quod Genes. 5. legitur Adamum genuisse filium Seth ad 
imaginem suam: id est, impium & peccatorem, & non tantùm anima rationali 
praeditum: Apostolo interprete 1. Corinth. 15. cum ait, Sicut portauimus 
imaginem terreni, id est, peccatum & mortem: Propagatione igitur per semen 
viri facta, transiisse, transireque in omnes homines, etiam in infantes, 
peccatum Adae, manifestum est: quatenus cum natura corruptione, reatu 
quoque inobedientiae Adami, implicitiomnes tenentur.  
 
37. Ex quibus illud quoque fit luculenter manifestum, peccatum hoc non 
minus cuiusque proprium esse, quam fuerit Adae: 1. Primùm, quia in Adamo 
omnes, eoque & singuli peccauerunt, quando ille non vt homo priuatus, sed vt 
totius humani generis caput, & origo peccauit, mandatumque Dei non sibi 
soli, sed toti humano generi in ipso traditum transgressus est: 2. Secundò, 
quia peccatum non in Adamo haesit, sed per illum vnum hominem introiit in 
mundum, id est (vt explicat) in omnes homines. Sicut autem natura humana, 
quae per illum cuique homini propagatione communicatur, propria fit 
cuiusque: Sic etiam peccatum, quod eadem propagatione, vnà cum natura 
deriuatur, cuiusque proprium fiat, oportet. 3. Tertiò, Si etiam mors, quae 
stipendium fuit peccati Adae, ita omnium hominum communis est facta, vt 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  153 
 

suaquisque & non aliena morte moriatur: Peccatum igitur etiam quod primum 
admisit Adamus, ita commune omnium est factum, vt ad singulos priuatim 
pertineat, & sua quisque culpa peccator sit, non autem simpliciter aliena. 4. 
Quartò, Adde, si vera antithesis est inter obedientiam Christi, & 
inobedientiam Adae, Sicut igitur iustitia & obedientia Christi, ita communis 
facta est totius Ecclesiae, quae est corpus ipsius, vt quisque fidelis verè dicere 
queat, illam esse suam: Sic iniquitas Adae, omnium hominum communis 
facta est, ita vt non nisi propter suam quisque culpam puniatur, & non propter 
simpliciter alienam: iuxta illud, Filius non portabit iniquitatem Patris, Anima 
quae peccauerit, ipsa morietur. 5. Quintò, Denique scriptura vbique inculcat, 
omnes iudicatum iri secundum sua ipsorum facta, & non secundum aliena: 
Atqui multi infantes reprobi, qui actu legem Dei non sunt transgressi, propter 
solum Originale damnabuntur: Est igitur hoc peccatum factum cuiusque 
proprium.  
 
38. Quare meritò etiam propter peccatum Originale, omnes non solùm coelo 
arcentur, verùm etiam morti aeternae adiudicantur, nisi per Christum 
liberentur.  
 
1. Primùm, quia peccatum hoc cuiusque proprium est: stipendium autem 
peccati mors est, non solùm temporalis, sed etiam, idque inprimis aeterna. 2. 
Secundò, Sicut propter iustitiam Christi nobis imputatam, non solùm 
liberamur a morte, verùm etiam donamur vita aeterna, Sic propter 
inobedientiam Adae non solùm arcemur (vt Pighius, voluit) à vita coelesti, 
verùm etiam aeternae morti adiudicamur, nisi per Christum liberemur. 3. 
Tertiò, Qui non sunt Christo per spiritum regenerationis insiti, hos omnes 
manet mors aeterna: quia caussa cur quis non pereat in aeternum, est, quia 
Christo insitus est per Spirituum sanctum, & per fidem, Apostolo dicente ad 
Roman. nihil damnationis esse iis, qui sunt in Christo: qui igitur in Christo 
non sunt, hos manet condemnatio. Non sunt autem in Christo infantes 
nondum renati, & reatu peccati Originis nondum liberati. 4. Quartò, Denique 
doctrina haec semper fuit aduersus Pelagianos defensa ab Augustino, inque 
Ecclesia recepta: nempè omnes damnari aeterna morte, qui in peccato 
concepti, ab illo per Christum non liberantur: Tom. 1. [page 166] Retract. libr. 
1. cap. 15. & in Epistolis ad Xistum, ad Bonifacium, ad Hilarium, denique in 
omnibus suis libris: Et sic definitum in Concilio Mileuitano, & aliis.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  154 
 

39. Sic itaque ex omnibus quae dicta sunt definiri posse censemus peccatum 
Originale: Peccatum Originale haereditaria est, & communis omnium 
iniquitas, seu ἀνομία: qua per inobedientiam Adae, omnes homines, qui porrò 
ex ipsius semine nati sunt & nascuntur, tum in eo tanquam in sua origine, 
peccauerunt, tum iniusti effecti, totique quanti sunt, animo & corpore 
corrupti, filij irae nati sunt, & nascuntur: ad Deum cognoscendum atque 
amandum, ad caque facienda quae Deo placent, ineptissimi, ad malum autem 
sua natura propensissimi, ac nisi per Christum liberentur, aeternae morti 
reipsa tandem adiudicandi. Singulae partes definitionis ex iis quae dicta sunt, 
suam habent & explicationem & confirmationem: vt longiori probatione opus 
non sit.  
 
40. Neque, praeter alias, illa valet, exceptio, quae quidam dicunt, si ideò 
peccatum Adae translatum est, & transfertur in posteros, quia omnes in eius 
erant lumbis, pari ratione caetera etiam peccata tum Adae, tum aliorum 
parentum, in posteros transfundi dicendum esset: Id quod & absurdum 
videtur, & non videmus semper euenire, cùm ex malis parentibus saepè 
optimi nascantur filij. Resp. primùm, parem rationem esse negatur, quoniam 
illud primum peccatum, fuit non tam personale, & proprium Adae, quàm 
naturale, hoc est, totius humanae naturae commune, eoque verè Originale, 
Reliqua verò & reliquorum hominum verè personatia fuerunt: Id quod inde 
apparet, quia si non edisset de vetito fructu Adamus, sed mansisset iustus, 
iustos quoque genuisset liberos sibi similes, iustitiaque originali praeditos: 
Sicut contrà, post illud primum peccatum genuit filios ad suam imaginem, id 
est, iustitia originali spoliatos, corruptos, impios, eoque & morti obnoxios. 
Proinde Apostolus de illo primo peccato dixit, eo nos in Adamo peccasse, non 
ita autem de reliquis, aut reliquorum parentum peccatis locutus est. Sicut 
igitur iustitia illa, quam acceperat à Deo Adamus, non illius tanquam 
personae priuatae propria fuit, sed illi tanquam totius humanae naturae capiti 
atque origini fuit tradita, Vnde & originalis iustitia fuit à Patribus appellata, 
eoque omnium hominum communis fuit iustitia: quam autem post 
resipiscentiam accepit ex misericordia Dei, iustitiam, ea personalis fuit & 
propria: sic peccatum illud primum, quo iustitiam originalem Adamus, & nos 
simul in illo amisimus, non fuit illius proprium, sed totius humanae Naturae, 
quae originaliter (vt ita loquar cum Augustino) & radicaliter, in eius erat 
lumbis, commune, Vnde & Originale vocatur peccatum: quae autem post 
admisit, propria ipsius & personalia fuerunt, non autem originalia & 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  155 
 

communia: multo verò minus peccata aliorum parentum, originalia dici 
potuerunt, aut possunt, parentibusque cum suis liberis communia: Sed de 
ipsis peccatis per Ezechielem [13.] dixit De us, Filius non portabit 
iniquitatem patris, Anima quae peccauerit, ipsa (sola) morietur, nempe 
propter suum proprium peccatum. Ita apparet diuersam esse rationem primi 
peccati, primi parentis, & aliorum peccatorum, tam quae idem Adamus post 
admisit, quàm quae reliqui nostri parentes perpetrarunt. Atque haec prima est 
responsio. Deinde negant multi viri docti absurdum esse, si dicatur peccata 
proximorum parentum communicari liberis, ita vt similes parentibus 
nascantur filij, vitiosi vitiosis: id quod tum experientia, tum exemplis 
sacrarum literarum, tum illo etiam dicto Exod. 20. Visitabo iniquitates Patrum 
in filios, confirmare conantur. Augustinus certè in Enchirid. cap. 46. ait hoc 
probabile esse: idque propter dictum illud, Visitabo iniquitates Patrum in 
filios. Si enim filius (vt Dominus ait per Ezechielem) non portat iniquitatem 
patris, sed Anima quae peccauerit, ipsa morietur, & tamen Deus visitat 
iniquitates Patrum in filiis: consequi videtur, Deum permittere, vt peccata 
parentum in filios transeant, filijque parentum peccata sequantur: vt ita iuste 
puniantur in eis peccata, quae non tam parentum sunt propria, quam ipsorum 
liberorum cum parentibus communia. Itaque viri docti sentiunt absurdum non 
esse, peccatorum, quae aliquis parens admittit, labem, & ceu contagium, iusto 
Dei iudicio, redundare in eius corpus & sanguinem: & per eius porrò 
sanguinem atque semen, in filios, quos ex illo semine ita vitiose affecto 
gignit, trans fundi: corpore primùm talium filiorum, illa peccatorum labe & 
contagione infecto, & deinde per corpus, anima. Quod verò hoc non semper 
eueniat, vt filij nascantur parentibus impiis similes & similibus vitiis affecti: 
hoc aiunt ex Dei gratia proficisci, qui miseretur liberorum, & non sinit 
iniquitatem parentum longius progredi: sicut ex impio Achazo, natus est pius 
Eechias: si autem contra, ex piis parentibus pessimi nascantur filij, hoc fieri 
iusto, quamuis occulto, Dei iudicio: quemadmodum natus est ex pio Ezechia 
impius Manasses, & ex hoc Ammon: ne scilicet existimemus pietatem 
transfundiper carnem & sanguinem, sicut vitia transfundi plerumque solent.  
 
Sententiam hanc defendit Martinus Bucerus in 5. cap. ad Roman. quem etiam 
Martyr secutus est. atque hinc magis ac magis confirmari transfusionem 
peccati Originalis, docent: quia si videmus plerumque parentes, filios sibi 
ingenio et moribus similes procreare: quid miramur, quod Spiritus sanctus 
tradit de peccato, vitiosaque natura Adae, in posteros tranfusa?  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  156 
 

 
[page 167] 41. Quantus verò sit huius doctrinae, quam de peccato Originali 
tradidimus, vsus: hinc manifestum fit, 1. Primùm, quia nisi quis intelligat 
quotquot ex Adami semine, corrupti generantur, ipsis iniustitiam Adae 
imputari, is neque credet iustitia Christi nos coram Deo verè & perfectè iustos 
reputari, & esse, quicunque per eius Spiritum & fidem renati sumus: quae 
caussa est praecipua, cur Apostolus antithesin hanc inter Adamum & 
Christum, interque illius inobedientiam, & huius obeditionem, interque eos 
qui ex Adamo nascuntur, & eos qui ex Spiritu Christi renascuntur, 
explicandam susceperit. 2. Deinde, nisi credamus totam naturam nostram. 
nasci corruptam, eamque corruptionem verum esse peccatum: neque etiam 
persuaderi nobipatiemur, totius hominis regeneratione opus esse: Cùm tamen 
ideo instituta sit regeneratio (sicut obseruauit Augustinus) quia vitiosa fuit & 
est generatio: quo spectat quod Christus etiam prius docuit: Quod natum est 
ex carne, carnem esse, corruptam scilicet & peccatricem: & postmodum 
necessitatem regenerationis ostendit, dicens: oportet vos nasci denuò: quam 
docendi methodum Apostolus quoque ad Roman. & in hoc cap. 2. Ephes. 
immo & ipse, & omnes Apostoli ac Prophetae, semper secuti sunt. Non potest 
igitur doctrina de Redemtione per Christum, de iustificatione per fidem 
consistere, aut rectè intelligi: nisi prius doctrina de peccato Originali, deque 
peccato in nobis haerente, vnde reliqua omnia proficiscuntur, probè à nobis 
percipiatur, firmaque retineatur. Ac de loco hoc, hoc est, de peccato in genere, 
& de peccato Originali, satis. Neque enim nostri instituti est in tradendis his 
locis theologicis, omnia ad uersariorum argumenta refutare: Sed simpliciter 
doctrinam breuiter explicare: Sequitur ergo locus secundus, nempe de 
iustificatione per Christum.  
 
LOCVS SECVNDVS DE Iustificatione, ex secundo cap. Ad Eph. vers. 4. 
Sed Deus qui diues est misericordia, &c.  
 
1. Prima efficiens iustificationis caussa Deus est, qui iustificat impium, 
Roman. 4. & mortuos in peccatis, viuificat, Ephes. 2. vers. 4. & 5. Is enim 
solus est, qui remittit peccata, Iesa. 43. 25. Marc. 2. 7. Quis potest remittere 
peccata, nisi solus Deus? Et meritò. Solus enim etiam is est, in quem propriè 
peccatur, cùm illius lex violatur. Solus etiam est, qui potest hominem de 
immundo conceptum semine, facere mundum: Iob. 14. 4. Solus enim ius 
habet in animas nostras.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  157 
 

 
2. Altera efficiens caussa, est Christus solus mediator & pontifex: quatenus 
ipse solus obediens fuit Patri vsque ad mortem pro nobis, & ita solus suo 
sanguine atque λύτρῳ nos redemit, remissionemque peccatorum & vitam 
aeternam solus nobis impetrauit, ac promeritus est: Ac proinde iest, in quo 
solo, & propter quem solum Deus nos iustificat, & viuificat, vers. 5. 6. Item 
vers. 13. 14. 15. 16. &c. Et Roman. 3. Iustificati gratia ipsius, per 
redentionem, quae est in Christo Iesu, quem proposuit propitiatorem in 
sanguine ipsius.  
 
3. Hinc etiam apparet, quae caussa sit materialis salutis nostrae, & 
iustificationis nostri, quam alij meritoriam vocant: nempe sanguis, 
sacrificiumque totum corporis Christi: In hoc enim tota materia salutis 
nostrae posita est: vers. 13. ait, nos factos esse propinquos per sanguinem 
Christi: Item ver. 16. nos reconciliatos esse Deo in vno Christi corpore per 
crucem.  
 
4. Caussa formalis, id est, iustitia, qua instificamur, duplex est: vna, qua verè 
& perfectè coram Deo iusti reputamur, & sumus, nempe in Christo. Ea 
consistit in remissione peccatorum nostrorum, per sanguinem Christi parta, & 
in imputatione obedientiae, perfectissimaeque iustitiae eiusdem Christi: de 
quae Roman. 5. Per vnius obedientiam iusti constituuntur multi: Et de qua 
Genes. 15. 6. Credidit Abraham Deo, & reputatum est ei ad iustitiam: Et 
Psalm. 32. Beati quorum remissae sunt iniquitates, & quorum tecta sunt 
peccata, Beatus vir cui non imputat Dominus peccatum. Haec est vera nostra 
iustitia. Altera est, qua per Spiritum Christi nobis communicata, & reapse in 
nobis haerente, seque per opera foras exerente, sumus iusti coram hominibus 
etiam, & pro iustis ab ipsis agnoscimur, & habemur: & consistit in 
renouatione naturae, ac regeneratione: constatque mortificatione veteris 
hominis, & renouatione noui, odio peccati, & amore iustitiae, studioque 
bonorum operum: quae & iustitia inhaerens, & enchoata obedientia vocari 
solet: de qua I. Iohan. 3. Qui facit iustitiam, iustus est: & Apocalyp. 22. Qui 
iustus est, iustificetur adhuc, id est, fiat magis ac magis iustus: atque hanc, 
effectum illius prioris esse, dicimus: Sic etiam Psalm. 32. de prima dixit, 
Beatus cui non imputatur peccatum: De altera, & in spiritu eius non est 
dolus. Ac proinde hanc ab illa non separamus reipsa, sed tantùm 
distinguimus. Sicut enim in peccato Originali, quod ab Adamo habemus, duo 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  158 
 

esse diximus, inobedientiae illius reatum ac imputationem, & eam 
consecutam iustitiae priuationem, naturaeque corruptionem, & vtraque parte 
nos facti sumus iniusti. Sic si vera est antithesis inter Christum & Adamum, 
illiusque iustitiam, & huius iniustitiam, vtramque à Christo iustitiam 
habeamus, necesse est: Neque Apostolus vnam ab altera seiungit, sed tantùm 
in priori veram coram Deo nostri iustificationem collocat, [page 168] quòd ea 
sola perfecta sit iustitia: In altera verò, vt magis ac magis quotidiè 
proficiamus, hortatur, ne sinamus peccatum regnare, & ita Deum 
glorificemus. Proinde etsi studendum est huic iustitiae toto vitae tempore: 
nunquam tamen ea niti possumus coram Deo, nec debemus.  
 
5. Electos autem in Christo, id est, solos, licet in peccatis mortuos, iustificat 
& viuificat, vers. 5. Roman. 8. ver. 30. Quos praedestinauit, hos & vocauit: 
Et quos vocauit, hos & iustificauit. Item, Quis intentabit crimina aduersus 
Electos Dei? Deus est, qui iustificat: scilicet, Electos Dei: Quis est qui 
condemnet, (Electos Dei?) Christus est is, qui mortuus est (pro electis Dei) 
Solos enim eos iustificat, quos etiam glorificat: Roman. 8. Reprobi autem 
nunquam glorificabuntur: Sicut neque vnquam vera fide donantur, quae 
iustificari possint: Est enim fides Electorum tantùm, Titum 1. Actor. 13.  
 
6. Annulla autem re extra se posita, adducitur Deus, ad homines iustificandos: 
Sed à sua tantùm gratia, & à multa charitate, qua dilexit nos, eoque & à 
misericordia sua, in qua diues est erganos: vers. 4. 5. Item, Non ex vobis, Dei 
donum est: Non ex operibus, ne quis glorietur. 8 9. Item, Non ex operibus 
iustitiae, quae fecerimus nos, sed ex sua misericordia saluos nos fecit: Tit. 
35. Neque enim nomine Gratia intellexit Apostolus (vt Pelagius volebat) vel 
beneficium creationis, vel naturae possibilitatem (vt ille loquebatur) vel 
reuelationem Legis; neque etiam habitum infusum, vt volunt Sophistae: Sed 
gratuitum Dei fauorem, quo nos in Christo complexus est, & vera Charitas 
erga nos, & miserricordia, qua condonat peccata, & miseretur quorum vult 
misereri.  
 
7. Neque in hoc negotio iustificationis negligit Deus instrumenta atque 
organa: Vtitur. enim verbo & Sacramentis, quae verba sunt visibilia, perque 
haec suam offert gratiam, & Christi beneficium, remissionem peccatorum, & 
perfectam Christi iustitiam: neque à nobis exigit, nisi vt ei credamus, fideque 
gratiam hanc & beneficium amplectamur. vers. 17. Et veniens cuangelizauit 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  159 
 

pacem: Et Roman. I. Euangelium est potentia Dei ad salutem omni credenti. 
De Sacramentis ait Ephes. 5. Vt eam (Ecclesiam) sibi sanctificaret, mundans 
eam lauacro aquae per verbum.  
 
8. Hinc fit perspicuum, quodnam vicissim a nobis exigatur instrumentum, 
quo per verbum tam visibile, quam audibile oblatam gratiam recipiamus: 
nempe fidem exigit, eamque in hoc officio solam. Etsi enim vera fides sola 
non est, sed cum spe, charitate, veraque poenitentia semper coniuncta: Sola 
tamen, tanquam lumine, quae in Verbo & Sacramentis offeruntur, videmus, & 
eadem sola fide, tanquam manu, oblatam amplectimur gratiam. Verbum enim 
auditur auribus, & Sacramenta percipiuntur aliis sensibus: Sed quod in 
vtrisque offertur, sicut non intelligitur, nisi mente fide praedita, sic etiam non 
recipitur, nisi eadem mente, & spiritu fide affecto. Atque haec vna est caussa, 
cur sola fide, seu per solam fidem dicamur iustificari: quia nullo alio percipi à 
nobis potest instrumento vera & inuisibilis Christi gratia atque iustitia, Verbo 
& Sacramentis proposita, quam fide, fide inquam, res non apparentes sola 
inter omnes virtutes intelligente, & res absentes apprehendente, & vt 
subsistant in animis nostris, efficiente: Hebr. 11. Ideò hic in cap. 2. vers. 8. 
ait, Gratia estis seruati perfidem (tanquam per instrumentum) & id negat ex 
operibus, tanquam ex meritis, contingere: Neque etiam dicit, per charitatem, 
aut per opera tanquam per organa, seruati estis: Sed duntaxat, per Fidem, quia 
sola organum est ad hanc rem accommodatum, atque idoneum.  
 
9. Ex quibus illud quoque intelligitur, Neque fide, quatenus opus est, cultum 
Deo praestans, hominem iustificari, cùm ex operibus simpliciter neget 
Apostolus nos seruari: Cuius rei ratio est, quia sicut non amamus Deum toto 
corde, vt iubet lex, Sic neque credimus Deo simplici mente, & sine vlla 
dubitatione, fideque perfecta, vt eadem lex postulat. Quare cum fides etiam 
licet vera, semper tamen sit imperfecta, eoque non respondeat legi Dei: 
efficitur, neque ipsa, quatenus opus est quoddam, hominem iustificari posse, 
sed ipsam quoque opus habere, vt quicquid in ea est defectus, condonetur per 
gratiam Dei: & dicat Deo, Domine adinua incredulitatem meam: alioqui non 
sola gratia Dei seruaremur, si etiam ex fide, tanquam ex opere.  
 
10. Duplici autem sensu, Fide hominem iustificari, dici & intelligi potest: 
instrumentaliter nimirum (vt ita loquamur) & formaliter: Vtroque autem 
sensu, sola semper fide iustificamur. Priori quidem sensu, quia hac sola 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  160 
 

tanquam instrumento (vt modò dictum est) ad hanc rem accommodato, 
gratiam Dei, & iustitiam Christi percipimus: Posteriori verò, quatenus sola 
Christi obedientia atque iustitia per fidem apprehensa formaliter iustificamur: 
vt fides apprehendens pro re apprehensa, in hac locutione accipiatur, iuxta 
illud, Credidit Abraham Deo, & imputatum est illi ad iustitiam: Quid fuit 
imputatum? propriè non ipsum credere, Sed illud ipsum quod de semine 
promisso credidit. Ita (vt loquitur Bucerus) fides iustificat, non actione, sed 
passione: quia in iustificatione nihil dat, sed tantum accipit: & quod accipit, 
eo ipso iustificamur.  
 
11. Hinc etiam perspicuum fit, quaenam opera ab officio iustificandi excludat 
Apostolus, cum ad Rom. & Galat. concludit. ex operibus Legis hominem non 
iustificari, & cum hic aperte negat, [page 169] nos seruari ex operibus, vers. 
9. Opera nimirum omnia, quae à nobis fieri possunt, non solùm legis 
ceremonialis, sed etiam moralis, & non solùm quae ante fidem, sed etiam 
quae post fidem, & ex fide fiunt: Ratio est, quia nulla vnquam legi Dei 
satisfaciunt, legemine implent, iuxta illud, Non intres in iudicium cum seruo 
tuo Domine, quia nullus apud te iustificabitur. homo viuens: Et illud, Lex 
spiritualis est, ego autem carnalis sum, venundatus sub peccato: Et, Lex 
infirmatur per carnem: Et, si dixerimus quòd peccatum non habemus, ipsi 
nos seducimus: Et, Omnes peccauerunt, & deficiuntur gloria Dei.  
 
12. Finalis caussa, cur Deus voluerit velitque hac ratione hominem iustificari, 
nempè ex nullis operibus nostris, sed tantùm ex sua gratia, & per Christi 
obedientiam atque iustitiam sola fide apprehensam, duplex est: Vna, vt ne 
quis in seipso glorietur: vers. 9. Sed omnis gloria Deo attribuatur, patefactis 
summis diuitiis gratiae ipsiuus: vers. 7. ad ostensionem iustitiae ipsius 
summae, id est, summae clementiae et bonitatis in hoc seculo, vt ipse solus 
sit iustus, & iustificans eum, qui est ex fide Iesu Christi: Rom. 3.  
 
Altera est, vt salus nostra tutior sit, & firma maneat promissio, suum habens 
complementum: Propterea ex fide (inquit Apostolus Roman. 4. vers. 16.) vt 
sit per gratiam, & vt firmasit promissio toti semini. Tutior enim & firmior est 
in manibus Dei, quam in nostris, salus nostra: proinde eam esse voluit ex 
gratia sua, & non ex operibus nostris. Nunc explico quod forte initio 
videbatur explicandum: Sed non sine caussa praemisi, quae faciliora mihi 
visa sunt: vt quod difficilius est, facilius ex praemissis intelligeretur: Hoc 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  161 
 

autem est de verbo iustificandi, deque ratione qua Deus in nobis iustificandis 
vitur. Ergo haec esto Thesis.  
 
13. Verbum porrò iustificandi, ad summam, duplicem habet significationem: 
Primùm significat, aliquem a criminibus, de quibus accusatur, absoluere, 
iustumque & innocentem in iudicio pronuntiare: & verbo condemnandi 
opponitur: vt Deuteron. 25. & Prouerbior. 17. versas. Et apud Euangelistas 
liquet: Ex verbis tuis iustificaberis (ait Dominus) & ex verbis tuis 
condemnaberis. Sed hoc fieri bifariam potest, nempe aut iuste, aut inique 
iuste, vt si iudex, cognita alicuius innocentia & probitate, absoluat, cum à 
criminibus falsò illi obiectis: inique verò, si quem index nouit verè 
facinorosum esse, cum tamen iustificet, id est, absoluat, iustum pronuntians, 
& omni poena liberet, contra vero, iustum condemnet: quo nihil magis 
abominabile esse in conspectu Domini, Salomon ait. Prouerbior. 17. vers. 15. 
Atque haec prior significatio, planè forensis est: prout scilicet verbum hoc 
vsurpatur in foro iudiciali.  
 
Altera verbi significatio est, hominem ex iniusto, iustum fieri: sicut etiam 
sanctificari, est ex profano sanctum fieri: qua significatione dixit Apostolus, 
Et haec eratis quidam, sed abluti estis, sed sanctificati estis, sed iustificati 
estis, in nomine Iesu, per Spiritum Dei nostri [1. Cor. 6.11.]: id est ex 
immundis, mundi, ex profanis sancti, ex iniustis iusti facti estis, per Spiritum 
sanctum, propter Christum, in quem creditis. Ad quam significationem illud 
etiam spectat, quod Apocalyp. 22. legimus, Qui iustus est, iustificetur adhuc: 
id est, fiet reipsa ex insto, magis iustus, nempè sicut etiam ex iniusto factus 
est iustus. Et iuxta hanc significationem Patres, atque inprimis Augustinus 
verbum hoc interpretati sunt: Vt iustificari illis nil aliud fuerit, quam ex 
iniusto iustum fieri, per gratiam Dei, propter Christum: Legatur praeter alia 
loca, Tom. 2. Epistola 105. ad Sixtum. Item Tomo 7. de gratia Christi contra 
Pelagian. & Caelest. libr. 1. Item, de peccatorum merit. & remiss. libr. 1. Item 
Tom. 3. de spiritu & Littera, cap. 28. Haec sunt duo certa huius verbi 
iustificandi significata.  
 
14. Ad primam igitur significationem quod attinet, proprium Dei est, tanquam 
veri & supremi iudicis, homines iustificare & condemnare: id est, alios 
absoluere, iustosque pronuntiare & alios condemnare: Ac officium hoc facit 
nunc Deus, partim in conscientia cuiusque priuatim, partim in Ecclesia 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  162 
 

publicè: perfecturus tandem in vltimo illo iudicio, coram toto mundo, & 
Angelis suis. Absit autem, vt cum Apostolus ait, Deus iustificat impium, ita 
intelligamus, vt qui simpliciter impius est, eum Deus tanquam pium absoluat, 
iustumque esse pronuntiet, qui reipsa iniustus est: cùm scriptura dicat, Deuin 
odisse impium, & impietatem eius: & Deus sit summa sapientia, veritas atque 
iustitia. Omnes autem homines, sua natura iniusti sunt: & nemo seipsum 
facere potest iustum, sed solus Deus. Consequitur ergo neminem à Deo 
absolui, iustumque pronuntiari: nisi quem ipse prius fecerit iustum per 
gratiam suam: Sic admisit Bucerus in Disp. Ratisb. 291.  
 
15. Caeterùm (vt ad alteram significationem veniamus) sicut duplex est 
iustitia (vt supra ostendimus) qua iustificamur, id est, qua fimus iusti: sic 
Deus bifariam facit homines iustos: Primum, cùm electis suis Christo iam per 
Spiritum sanctum fidemque insitis, & incorporatis, ex sua misericordia ac 
gratia, propter Christum, in quo fuerunt electi, & cui propter ipsorum delicta 
mortuo, & propter ipsorum iustificationem resuscitato, insiti sunt, non 
imputat ipsorum peccata, sed omnes condonat iniquitates, vtpote quae 
sanguine Christi extinctae fuerunt: Et contra, obedientiam, iustitiamque 
Christi, illis vtpote Christi membris, quibus quae propria sunt capitis, 
communia fiunt, propter eundem Christum imputat: [page 170] per vnius 
enim obedientiam, nempe imputatam, iusti constituuntur multi, id est electi 
omnes, Christo iam per Spiritum sanctum insiti. Cùm autem haec sit vera & 
perfecta iustitia, quae in remissione peccatorum nostrorum, & in imputatione 
iustitiae Christi, consistit: quis non eos verè ex iniustis iustos esse factos 
dicat, qui iustitiam hanc in Christo consecuti sunt?  
 
16. Sed accedit altera etiam iustitia, a priore quidem inseparabilis reipsa, 
ratione tamen distincta, & manifestum prioris testimonium, iustitia inquam 
inhaerens, qua licet perfectè in nobis ipsis iusti non simus, quòd 
contaminetur. per carnem haec iustitia, talis tamen est, vnde possumus tum 
nos ipsi, an verè ipsi Christo insiti simus, eoque in illo perfectè iusti, nec ne 
simus, intelligere, tum ab aliis hominibus, propter externos huius iustitiae 
fructus pro iustis cognosci, iustique aestimari ac pronuntiari: ita vt si Deus 
nos per Ecclesiam absoluat, iustosque pronuntiet, dicere nemo hominum 
queat, Deum qui iusti non sunt, eos inique iustos pronuntiare.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  163 
 

17. Cùm igitur Deus vtraque iustitia, nos iustos reipsa efficiat, vna quidem 
coram se, alterra autem etiam coram hominibus: nullo modo dici potest, cùm 
Deus Electos fideles iustificat, id est, iustos pronuntiat, atque ab omni culpa 
& poena absoluit, cum homines simpliciter impios & iniustos absoluere, 
iustosque pronuntiare: quòd hoc cum summa ipsius iustitia & veritate ex 
diametro pugnet: sed iustos à se factos absoluit, nempe fideles, iniustos autem 
& infideles, condemnat.  
 
18. Caeterùm licet nos Deus vtraque iustitia iustos efficiat, imputata & 
inhaerente, ac proinde licet nunquam absoluat eos, qui simpliciter impij sunt, 
dum scilicet impij, & iniusti manent: non tamen propter inhaerentem absoluit, 
iustosve pronuntiat, sed propter imputatam Christi iustitiam: quando 
inhaerens talis est nostro vitio, vt legi Dei non satisfaciat, eoque opus habeat 
suorum defectuum, suaque imperfectionis condonatione: iuxta illud, Non 
intres in iudicium cum seruo tuo Domine, quia nullus apud te iustificabitur 
viuens.  
 
19. Porrò absolutio haec Dei, qua nos ex iniustis, iustos iam remissione 
peccatorum, & imputatione iustitiae Christi factos, ab omnibus intentatis 
aduersus nos criminibus, & ab omni poena illis debita absoluit ac liberat, 
inque suam recipit gratiam, & iustos haeredesque regni coelestis, propter 
Christum pronuntiat, haec inquam absolutio fit primùm in hac vita, deinde 
perficietur in fine seculi. In hac quidem vita fit, cum maiori illi propositioni 
diuinae in Ecclesia & per Ecclesiam prolatae, nempe, Quicunque credit in 
Filium Dei Iesum Christum, quod per eius obedientiam iustus factus sit 
coram Deo, sicut per inobedientiam Adae iniustus factus fuerat, hunc Deus 
pro iusto agnoscit, habet, pronuntiat, atque ab omnibus criminibus, quae illi 
obijci possint, eoque & ab omni reatu ac poena peccatis debita absoluit, ac 
liberat, Cùm inquam huic propositioni diuinae in Ecclesia prolatae, & 
creditae, fidelis in sua assumit conscientia, Atqui ego credo in Filium Dei, 
meque tam per huius obedientiam, reputari iustum coram Deo persuasum 
habeo, quam etiam credo per inobedientiam Adae peccatorem & iniustum 
fuisse, cùm non minoris efficaciae sit obedientia Christi, quàm fuerit 
inobedientia Adae: Qui inquam propositioni illi diuinae, hoc modo, ex vera 
conscientia assumit: is statim in seipso sententiam Dei, per suum Spiritum 
spiritui nostro loquentis, audit, qua certò sentit, ex Dei gratia & propter 
merita Iesu Christi, se absolutum esse ab omni reatu, poenaque aeternae 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  164 
 

mortis liberatum, & inre aeternae vitae donatum. Haec est prima iustificatio, 
seu absolutio: de qua & Apostolus, Spiritus sanctus reddit testimonium 
Spiritui nostro, quòd summus filij Dei: quòd si filij, & haeredes [Rom. 8.].  
 
Altera fiet in fine seculi, cùm Christus pronuntiabit de fidelibus; Vos estis 
benedicti patris mei: possidete ergo regnum, quod vobis paratum fuit à 
constitutione mundi [Matt. 25.].  
 
20. Quanquam autem Deus (vt dictum est) neminem absoluit, pronuntiatve 
iustum, nisi quem prius ipse, condonatis peccatis, & imputata iustitia Christi 
verè fecerit iustum: vtrumque tamen eodem fit tempore, & vtrumque vir 
fidelis per fidem simul intelligit ac percipit. Sicut enim nemo audire potest in 
sua conscientia, persuasumque habere, se absolutum esse coram Deo ab omni 
reatu & poena peccatis debita, nisi credat sibi ex misericordia Dei, & propter 
Christum remissa esse peccata, imputarique iustitiam Christi: Sic simulac 
quis hoc vere credit, statim etiam illud habet persuasum, inque sua sentit 
conscientia, se transiisse à morte ad vitam, sibique nihil amplius superesse 
damnationis, iuxta illud Christi, Qui credit in me, non venit in iudicium, sed 
transiit à morte, &c. [Ioh. 5.] Et Roman. 8. Nihil damnationis, &c. Vtrumque 
autem hoc, nempe & iustum iustitia Christi fieri, & iustum in propria 
conscientia per Spiritum Dei pronuntiari, atque ab omni reatu absolui, simul 
coniunctum, iustificationis nomine in sacris literis, praesertim apud 
Apostolum significari solet: vt in hominis iustificatione, vnum ab altero 
separari nullo modo possit, vel debeat, cùm vtrumque simul & eodem 
temporis momento fiat, accedente simul etiam ipsa cordis innouatione ac 
regeneratione.  
 
21. Atque hinc etiam liquido apparet, iustificationem per solam fidem, non 
esse rem imaginariam: quando testimonium habet non solum externum in 
sacris literis, sed etiam internum à Spiritu sancto, qui efficaciter per hanc 
fidem [page 171] à se in nobis excitatam, operatur in cordibus nostris, certos 
nos reddens de remissione peccatorum propter Christum, pronuntians nos 
receptos esse in gratiam, & ab omni culpa & poenaabsolutos, pacans & 
tranquillas efficiens conscientias, purificans corda nostra, eaque tum odio 
peccati, tum amore iustitiae afficiens, totum denique hominem, vitamque 
renouans in iis, qui per solam in Christo fidem iustificari in sacris literis 
dicuntur.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  165 
 

 
22. Solet autem Deus, quos in Christo ab aeterno in filios elegit, & quos 
postea in tempore cùm adhuc inimici essemus, per Christum redemit, sibique 
reconciliauit: eos hoc ordine in cognitionem suae gratuitae Electionis, 
gratuitae per Christum redemtionis, omnisque spiritualis benedictionis, qua in 
Christo fuimus benedicti, adducere, eoque & in Christo iustificare, & seruare.  
 
1. Primùm nos suo quemque tempore, praedicatione Euangelij, cuius summa 
haec est, Sic Deus dilexit mundum, &c. [Ioh. 3.] per Spiritum suum sanctum, 
è mundo ad Christum seligit atque efficaciter vocat, donatos tum vera fide, 
qua vocantem audiamus, & quicquid per Euangelium annuntiat, verum esse 
credamus, tum etiam Spiritu regenerationis, quo nos Christo inserit, illiusque 
efficit membra: quamuis Christo nos esse insitos (vt in pueris liquet) nondum 
manifestè initio semper sentiamus.  
 
2. Deinde ex illa generali fide, quam praebemus Euangelio, nos in veram sui, 
id est, Dei mittentis, ac Christi missi, simulque & nostri, pro quibus missus 
est, cognitionem adducit, solidoque sensis & peccatorum nostrorum, & irae 
suae aduersus peccata, atque adeò etiam bonitatis suae erganos afficit: quippe 
qui peccata nostra vt expiaret & tolleret è mundo, nosque seruaret, dedit 
Filium in mortem: luculentissimum certè testimonium & irae Dei aduersus 
peccata, & amoris erga nos.  
 
3. Hinc tertio loco excitat in nobis poenitentiam, qua contriti corde, nostra 
detestamur ex animo peccata, quibus tam bonum offendimus. Deum, & 
poenitet nos totius malè actae vitae; ad Deum vero pro remissione 
peccatorum suspiramus, Christi iustitiam esurientes atque sitientes: Statim 
fiduciam quoque excitat, fidei effectum, qua humiliatas erigit conscientias, 
deducens animos nostros ad CHRISTVM, cumque nostram esse iustitiam & 
sanctitatem persuadens.  
 
4. Hinc quarto loco efficit, vt sensu viuae fidei sentiamus nos Christo insitos 
esse: eoque propter ipsum, tum remissionem peccatorum consecutos, tum 
iustitia ipsius vestitos, iustosque effectos, ab omni etiam reatu & 
condemnatione absolutos esse in conspectu Domini nullo modo dubitemus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  166 
 

5. Quintò, Vt huius rei certum manifestumque testimonium habeamus, praeter 
fiduciam; qua audemus ad Deum libere inuocandum accedere: addit etiam 
mentis cordisque renouationem, qua sentimus nos odio peccati, & amore 
iustitiae affectos, in Deum quoque ipsum amore affici, gloriaeque illius 
promouendae studio teneri.  
 
6. Sextò, Spem etiam donat, qua speramus fore, vt quae nunc inchoata in 
nobis sunt, ea tandem certò per & propter Christum perficiantur: 
postremamque absolutionem simus audituri, Venite benedicti Patris mei, &c.  
 
7. Septimò, ne nostra spes fallatur, promissioque ipsius irrita fiat: conseruat & 
auget in suis Electis tum fidem illam, quae sola solam etiam misericordiam 
Dei, solamque Christi iustitiam apprehendente, illaque sola nitente, iustificari 
nos, diximus: tum etiam bonam conscientiam, internamque & inhaerentem 
iustitiam, in finem vsque vitae: regens nos suo Spiritu, perque studium 
bonorum operum in plenam aeternae vitae possessionem deducens: de quo 
incremento, & de qua perseuerantia, ad finem secundi capitis ad Ephesios in 
metaphora Templi disseruit Apostolus: & clarius etiam in cap. 4.  
 
8. Octauo, Vt autem nostra iustificatio & salus sit semper in finem vsque 
vitae, ex sola fide, id est, ex sola gratia & misericordia Dei, & non ex 
operibus nostris: permittit pro sua admirabili prouidentia, sanctos suos & 
peccatum semper secum gestare, & in varia subinde labi delicta, quò semper 
cogamur ad thronum gratiae & misericordiae ipsius confugere, petentes 
remissionem peccatorum propter obedientiam Christi: In quem etiam finem 
variis nos exercet afflictionibus, ex quibus intelligamus, nos nunquam carere 
peccatis, quorum venia & remissio semper petenda nobis sit propter 
Christum: atque ita salus & iustitia nostra sit semper ex fide in fidem, ad 
gloriam ipsius Dei, & Filij eius Iesu Christi Domini nostri.  
 
LOCVS TERTIVS EX Secundo cap. Ephes.  
 
De Gratia Dei.  
 
Quia gratia & opera, id est, merita opponuntur, vers. 8. 9. Et sic etiam 
Roman. 11. idcirco de operibus dicturi, necesse est dicamus prius de Gratia: 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  167 
 

praesertim quòd de vtroque hic agit Apostolus, & vtrumque opposuit dicens: 
Gratia seruati estis, non ex operibus.  
 
1. Quod Latinis est Gratia, & Graecis χάρις, id Hebraeis est ֵןח , à ָןנַח , misertus 
est, donauit, gratificatus est: Ac cum ad Deum refertur, duo in sacris litteris 
significat, 1. Primò fauorem gratuitum, gratuitamque beneuolentiam, qua 
Deus dignatus est, & dignatur homines nihil tale promeritos, amplecti, eorum 
misereri, illisque benefacere: [page 172] atque haec gratia in ipso est Deo, in 
nobis autem eius tantum effecta, & sensus atque gustus, de qua hîc Apostolus 
versus. Gratia estis seruati, id est, gratuito Dei fauore, amore, misericordia, 
non autem ex operibus vestris: Et Maria, alijque sancti viri saepè in sacris 
literis, gratiam apud Dominum, id est, gratuitum fauorem, quem ipsi non 
quaerebant, & de quo nihil planè cogitabat, ceu thesaurum in agro, casu 
inuenisse, & consecuti esse leguntur: qua phrasi verè gratuitum esse fauorem 
declaratur. 2. Deinde significat gratuitum beneficium & donum, quodcunque 
illud sit, quod à priori gratia Domini profectum, in homines gratis confertur: 
de qua Ephes. 4. Vnicuique nostrum data est gratia, iuxta mensuram 
donationis Christi: quapropter dicit, dedit dona hominibus. Iuxta vtramque 
autem significationem, Gratia Latinis dicitur (interprete Augustino) eò quòd 
gratis detur: Quando & gratuitus est omnis Dei fauor, & gratuita omnia 
eiusdem dona, vt vel sola vocis etymologia omnia excludat merita nostra, 
gratiaque non sit vllo modo, si non sit gratuita omni modo.  
 
2. Est autem gratia, iuxta priorem significationem, de sententia Augustini, 
duplex [Tom. 2. Epist. 95...Cap. 11.]: Vna generalis, generalis scilicet fauor 
& amor, quo diligit omnia, quae sunt, vt est in libr. Sapientiae, omnibusque 
hominibus citra exceptionem bene vult & benefacit, pluens, & solem oriri 
faciens tam super malos, quàm super bonos, dans tempora fructifera, & 
omnia corda implens cibo & laetitia [Matt. 5. Act. 14.]: Altera specialis, 
specialis nimirum amor & fauor, quo nos elegit in Christo, & electos redemit, 
sibique reconciliauit, efficaciter vocat, iustificat, seruat, glorificat: de quae in 
hoc cap. 2. & alibi millies in sacris literis: Cum generalis ille amor & dilectio, 
gratia Dei in sacris literis appellari non soleat, sed specialis tantùm, quo 
peculiariter electis fanet, eosque seruat in vitam aeternam: qui etiam (fauor) 
hanc ob caussam, solus proprie vocari potest gratia gratum faciens, quia 
scilicet Deus ex solo suo fauore & ἐυδοκία, nos sibi gratos effecit in dilecto 
Filio suo [Eph. 1.].  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  168 
 

 
[Tom. 7. de pradest. & gratia, cap. 11. item de gratia, &...cap. 17...] 3. Idem 
verò specialis fauor erga electos, non incongruè in gratiam primam, ac 
secundam, praeuenientem ac subsequentem, operantem & cooperantem diuidi 
solet ab Augustino, et à Scholasticis: quatenus Deus primùm dilexit nos, & 
secundò, suae dilectionis effecta semper communicat, vocando, iustificando, 
glorificando: Et quatenus praeuenit, vt vocemur, subsequitur, vt iustificemur 
& glorificemur, praeuenit vt mortui in peccatis, viuificemur; subsequitur vt 
viuificati, in bonis vitae operibus ambulemus: & denique quatenus operatur vt 
velimus, cooperatur vt perficiamus: Ipse enim & vt velimus operatur 
incipiens, & volentibus cooperatur perficiens, vt loquitur Augustinus. Ita 
gratia haec & initium est, & consummatio salutis nostrae: Vt verè de tota 
loquens salute Apostolus dixerit, Gratia seruati estis. Atque haec de prima 
Gratiae significatione.  
 
4. Gratia verò iuxta alteram significationem diuiditur primùm in ea dona, 
primaeque illius gratiae effecta, quae ad salutem eius, quibus communicantur, 
necessaria sunt, vti est Fides, Spes, Charitas, & huius generis alia: quam ob 
caussam, à Scholasticis, sed impropriè, Gratiae gratum facientes appellatae 
fuerunt: Et deinde in ea diuiditur dona, quae ad aedificationem Ecclesiae 
pertinent, veluti sunt donum prophetandi, docendi in Ecclesia, discernendi 
Spiritus, varijs loquendi linguis, & id genus alia, de quibus 1. Corinth. 12. 
quae non solùm Electis, verùm etiam reprobis ad Ecclesiae vtilitatem 
communicari solent: qua de caussa, Gratiae tantùm gratis datae appellantur 
in Scholis.  
 
Gratia iuxta priorem significationem, Huius secundae, omniumque 
effectorum eius, eoque totius salutis nostrae, Electionis, Redemtionis, 
Vocationis, Iustificationis, Glorificationis caussa est efficiens: versu 4. 5. 8. & 
deinceps: & cap. 1. Eius autem nulla est, esseve potest praeter ipsum Deum, 
infinitamque eius bonitatem, caussa: quando ab illa priori gratia, ipsa etiam 
pendet aeterna Electio, initium, fundamentumque salutis nostrae.  
 
6. Summae igitur est non solùm impietatis, verùm etiam inscitiae, dicere, 
hominem suis operibus, aut etiam fide quatenus opus quoddam est, gratiam 
Dei, qua remittit peccata, qua iustificat, qua seruat, sibi promereri posse, 
atque etiam praeuisa opera, caussam fuisse aeternae Electionis: cum nullo 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  169 
 

modo fieri possit, vt quod est alicuius caussae effectum, idem sit eius suae 
caussae, aliqua efficiens caussa.  
 
7. Omnis porrò gratia, tam illa prior fons omnium bonorum, quam reliquae 
omnes ab illo fonte profluentes, in solo Christo, & propter solum Christum, 
communicatae nobis sunt, & communicari solent: Ita vt neque extra 
Christum, neque propier vllam aliam rem, quàm propter Christum, particeps 
gratiae Dei quis fieri, possit: sicut ex toto primo, & toto secundo cap. Ephes. 
liquet: & Iohan. 1. Lex per Mosen data est, gratia autem & veritas, per Iesum 
Christum facta est: Ac proinde nemo etiam, praeter Christum, verè dici potest 
gratiam Dei aliquam sibi vel alijs promereri vnquam potuisse, vel posse.  
 
8. Ex quibus etiam sequitur, sine Christo, sineque eius Spiritu, neminem ad 
gratiam vllam recipiendam seipsum praeparare posse: quando omnis gratia 
communicatur in solo Christo, Et ad omne bonum, gratia Dei nos semper 
praeuenit, [page 173] atque subsequitur: Et praeparatur voluntas à Domino 
(ait scriptura:) Non igitur homo seipsum praeparat, suamque voluntatem.  
 
9. Porrò per & propter Christum, sicut quisque potest, sic etiam debet 
credere, se esse in gratia Dei: Cùm nemo in Christo esse possit, qui non sit in 
gratia apud Deum: qui enim habet Filium, habet & Patrem: Et fides in 
Christum consistere nequit, si quis degratia & fauore erga se Dei propter 
Christum, dubitet, cum ea sit ὑπόστασις eorum, quae sperantur, & ἒλεγχος 
rerum non apperentium: Neque enim vera fides in aliud respicit, quam in 
Christum, in quo tum promissiones Dei suum habent Amen & etiam, tum 
eiusdem Dei potentia sese exeruit, & perpetuò exerit, Ephes. 1. Neque certè 
alia fuit Abrahae patris credentium fides, qui credidit in spem, contra spem, & 
qui non haesitauit diffidentiâ, sed robustus factus est fide, quod qui 
promiserat, potens esset ei & praestare: Sed neque quis Christi esse dici 
potest, & in Christum credere, qui non habeat Spiritum Christi: Spiritus 
autem Christi reddit testimonium spiritui nostro, quòd simus filij Dei [Rom. 
8.]: Et in hoc cognoscimus (inquit Iohannes) nos in eo manere, & ipsum in 
nobis, ex Spiritu quem dedit nobis [1. Ioh. 4.]: Denique in hunc finem 
Apostolus ait, Gratia estis seruati, & non ex operibus, vt credamus certò rem 
ita se habere, & propter Christum, cuius fidem profitemur, ne de gratia Dei 
erga nos dubitemus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  170 
 

LOCVS QVARTVS EX Secundo cap. Ephes.  
 
De bonis Operibus, ac meritis.  
 
De bonis operibus capita septem ex Apostoli contextu collegimus 
obseruanda: Nunc, licet non eodem ordine, quo fuerunt indicata, omnia 
tamen, sed methodo ad docendum accom modata, certis thesibus explicanda, 
comprehendendaque nobis sunt: Ac primùm de voce bonorum operum, & de 
voce meriti.  
 
1. Nomine bonorum operum licet vulgò externa tantùm fidei effecta, 
charitatisque officia intelligantur, Nos tamen secundum scripturas, primum 
actiones omnes tam internas mentis ac voluntatis, quam externas corporis, 
operum nomine complectimur: quando etiam ipsum credere, Christus vocat 
opus [Ioh. 6.29.]: Et Lex Dei, quae Lex factorum ad Roman. vocatur, non 
solùm externa facta, sed etiam internas operationes mandat: Et quisque 
iudicandus esse dicitur in sacris literis, secundum opera sua: iudicandi autem 
sunt non tam secundum externa facta, quam secundum animi & voluntatis 
actiones: Deinde non omnia generatim hominum opera, quae ipsi iudicant 
bona, Bona opera in sacris literis vocantur: Sed ea tantùm, quae ex Dei fiunt, 
voluntate in sacris literis reuelata. Ac proinde quae ipse praeparat, & operatur 
in nobis per Spiritum suum (Ephes. 2. vers. 10.) eoque ex fide fiunt Iesu 
Christi, quando quod non est ex fide, peccatum est: Rom. 14.  
 
2. Nomine autem meriti (quae tamen vox nusquam in sacris literis reperitur, 
locus enim Eccles. 16. ver. 14. & Hebr. 13. 16. nihil ad rem faciunt) nomine 
inquam meriti, propriè intelligitur opus non debitum, cui merces valore suo, 
operis valorem non multum superans, debeatur (tria enim in merito propriè 
accepto, necessario requiruntur, Primò, vt opus sit non debitum, Secundò, vt 
merces sit debita, Tertiò, vt aequalitas sit inter vtriusque valorem) impropriè 
vero omne opus, licet debitum, cui merces non debita, & saepè etiam valorem 
operis suo valore longissimè superans, promissa est, hoc nomine significatur, 
tum in communi, vulgarique loquendi consuetudine, tum etiam apud Patres, 
cum de mercede operibus nostris a Deo promissa, sermonem habent. Nihil 
enim a nobis fieri posse boni senserunt, quod Deo non debeamus ratione 
creationis, gubernationis, redemtionis: quicquid verò promittit & promissum 
praestat. id ex ipsius liberalitate & misericordia promitti atque praestari, non 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  171 
 

autem ex debito: nullam verò esse aequalitatem inter opera nostra, & quam 
Deus dat mercedem, ad aeternam salutem, quam tamen aequalitatem inter 
mercedem & meritum, omninò esse oporteat: vt etiam Thom. 3. part. quaest. 
49. articul. 6. ait: Addunt, quae nos facimus opera bona, dona potius Dei esse, 
quam opera nostra, Vnde illud Augustini, Deus cum remunerat opera nostra, 
coronat dona sua: Item, Dona sua coronat Deus, non merita tua: Ac proinde 
damnarunt haereseos, quicunque dicerent, gratiam Dei, secundum merita 
nostra dari: Vnde liquet, quoties sancti Patres nomen meriti vsurparunt, eos 
impropriè illud accepisse, nempe pro opere debito, nullam cum mercede 
promissa aequalitatem, aut comparationem habente, cui tamen merces 
indebita, misericorditer à Deo reddatur. Qua de re praeter alios legatur 
Augustinus, Tom. 1. Retract. libr. 2. cap. 31. Item Tomo 2. Epistola 105. ad 
Xistum Presbyterum: Item Epistola 106. ad Bonifacium. Item 146. ad 
Valentinum: Tom. 8. in Psalm. 144. Item Tom. 7. de libr. arbitr. libr. 3. cap. 
16. Item de gratia & libr. arbitr. cap. 6. Tom. 3. in Enchirid. cap. 30. & passim 
hoc contra Pelagian. facit Augustinus. Ambrosius Tom de Cain & Abel, cap. 
7. Hieron. in Ies. cap. 64. Et illud tritum D. Bernardi, in Cant. sermon. 17. 
sufficit ad meritum scire, quòd non sufficiat meritum: Et illud, merita habere 
cures, habita data noueris, fructum speraueris Dei misericordiam. [page 174] 
Quin etiam Thomas Aquinas in eandem ferè sententiam scripsit.  
 
His explicatis reliqua facilè expediun 
 
3. Bonorum operum caussa efficiens proxima & immediata, sunt ipsi homines 
renati & iusts: Nos enim sumus qui volumus, qui credimus, qui operamur 
bona: Et in hunc finem regeneramur, & iustificamur, vt scilicet ambulemus in 
bonis operibus: Ephes. 2. versu 10. Ipsius enim factura sumus, creati in 
Christo Iesu, ad opera bona. Excluduntur ergo impij, & quicunque in Christo 
non sunt facti noua creatura. Hi enim cùm sint arbores malae, non possunt 
bonos fructus facere: Sed omnia ipsorum opera, mala sunt & peccata: Iohan. 
3. 19. Roman. 14. 29. Sunt item mortui in peccatis nil igitur boni, & ad vitam 
spiritualem pertinens, praestare possunt. Ideo rectè Augustinus; opera bona 
non praecedunt iustificandum, sed sequuntur iustificatum. Ex quibus etiam 
sequitur, impiam esse doctrinam eorum, qui docent opera quadam ante 
iustificationem praestari posse, quibus sese ad iustificationem praeparare 
homines possint, Deumque flectere, vt oculos suae misericordiae ad ipsos 
conuertat, & donata fide iustificet. Quid enim potest homo mortuus ad sui 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  172 
 

viuificationem? Peccatis verò Deus non flectitur ad misericordiam, sed ad 
iram prouocatur. Sunt autem peccata, omnia impiorum opera: non sua natura, 
& quatenus opera sunt, sed quia ex animo impuro, & sine fide fiunt, 
pugnantia cum lege Dei. Eoque meritum de congruo euertitur. Neque enim 
congruum est, vt Deus peccatis nostris flectatur ad nos seruandos, sed potius 
ad perdendos: flectitur autem à sua misericordia. Atque haec Thesis respondet 
inprimis cap. 2. quod de operibus in verbis Apostoli obseruauimus, 
Aquibusnam fiant bona opera. Respondet deinde primo capiti, per doctrinam 
gratiae & Fidei, non tolli, neque extenuari bona opera: quoniam ad hoc per 
fidem viuificamur, regeneramur, & iustificamur, vt possimus opera vitae, id 
est, opera bona praestare, & in eis ambulare. Quo illud Apostoli pertinet, 
Legem ergo destruimus per fidem? Absit, imò stabilimus [Rom. 3.].  
 
4. Bonorum operum caussa efficiens remota, sed tamen principalis, est Deus. 
Is enim est qui primò nos regenerat, nouasque facit creaturas, & Arbores 
bonas, vt possimus bona facere opera: qui secundo praeparat in nobis bona 
opera, eaque in nobis per Spirituum sanctum operatur, dum efficit vt velimus, 
& vt perficiamus [Phil. 2.]: Et qui denique ait per Prophetam, Faciam, vt 
ambuletis in praeceptis meis: Item de quo Moses, Dominus circumcidit cor 
tuum, vt diligas Dominum Deum tuum, &c. [Deut. 30.6.]. Atque haec thesis 
ad caput primum de operibus antea propositum pertinet: Vndenam sit nobis 
facultas bona opera faciendi: ab eo scilicet, à quo fimus nouae creaturae.  
 
Unde etiam dogma de meritis operum refellitur: quando quae agimus bona, 
dona potius Dei sunt, quam opera nostra: vt nemo habeat quòd de suis 
glorietur operibus: Quid enim habes (inquit Apostolus) quod non acceperis? 
Si autem accepisti, cur gloriaris, quasi non acceperis?  
 
5. Materialis caussa, sunt ipsa nostra cogitata, dicta, & facta, quae Deus in 
sua lege mandauit. Actiones enim à Deo non mandata vel expressè, vel tacitè, 
sed ab hominibus tantùm excogitatae, veluti sunt ἐθελοθρησκείαι, vt ut 
optima ea facias (vt loquuntur) intentione, materia tamen nunquam bonorum 
operum dici, fierive poterunt: quò pertinet, quòd ait, Deuter. 6 & 12. Non 
facias quod tibi videtur bonum in oculis tuis, sed quod ego praecipio tibi: 
Quo & illud Christi ex Matth. 15. cap. Iesaiae cap. 29. competit, Frustrà 
colunt me, docentes doctrinas & mandata hominum. Semper videndum, an 
quod proponitur opus, mandatum sit a Deo, nec ne. Duo enim mandat 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  173 
 

Dominus in lege, opus ipsum, cogitatum, dictum vel factum: & modum, quo 
fieri opus debeat, nempè ex corde puro, conscientia bona, fide non ficta, 
eoque ex vera charitate Dei & proximi, 1. Timot. 1. Ex his autem duobus, ex 
opere scilicet ipso, & ex modo, hoc est, ex vera pietate, quo illud fieri debet: 
tanquam ex materia & forma, constat opus bonum.  
 
6. Formalis igitur caussa, qua fit, vt opera nostra, verè dici & esse bona 
queant, est ipsa congruentia, id est, perfecta pietas, quam habere debent cum 
lege Dei: Ita vt omni ex parte, & quò ad materiam operum, & quò ad modum, 
quo fieri debent, sint penitus conformia legi Dei. Sicut enim peccatum, est 
cogitatum, vel dictum, vel factum contra legem Dei: sic opus bonum, est 
cogitatum, dictum, vel factum cum lege Dei plane consentaneum: Ac sicut in 
peccato opus ipsum, locum habet materiae, & subiecti in quo, Ari autem ipsa, 
formalis est ratio peccati, sic contingit etiam bonis operibus: Quare 
congruentia cum voluntate Dei in lege reuelata, est id, quo opus verè bonum 
dici possit. Quia verò cum lege Dei nunquam perfectè congruunt opera 
nostra, dum sumus in hac carne, etiamsi Deus illa in nobis praeparet & 
operetur, idque vitio carnis nostrae, qua omnia, Dei dona in nos collata 
inficiuntur; idcirco tegantur vestianturque perfecta illa congruentia, quam 
habuit obedientia Christi, necesse est: ita vt quod in nobis consentaneum non 
est cum lege Dei, fiat congruentissimum in Christo, cui insiti sumus: Hoc 
vero fit fide, qua iustitiam Christi tanquam nostram apprehendentes, credimus 
propter Christum, & nos, & opera nostra Deo esse acceptissima [page 175] 
atque gratissima: Ita perfecta tandem forma, qua nostra opera verè fiunt bona, 
& Deo grata, est ipsa Christi obedientia, per fidem apprehensa, Quò pertinet 
quod Apostolus ait, Roman. 5. non, διὰ τὴν ὑπακοὴν, sed διὰ τῆς ὑπακοῆς, 
per obedientiam Christi, nos constitutos esse iustos. Per eandem enim 
obedientiam fide apprehensam, nostra quoque opera verè fiunt iusta & bona 
in conspectu Dei, tecta ipsorum ἀνομία in Christo. Quò & illud Apostoli 
refertur, 1. Corinh. 1. Christus nostra est justitia: & illud ad Philipp. 3. 9. vt 
inueniar in illo habens non meam iustitiam, sed iustitiam quae est ex fide Iesu 
Christi.  
 
Ad has duas theses, quintam & sextam, pertinet caput de operibus quartum: 
in quonam sint vere bona, Deoque grata nostra opera, nempe in CHRISTO: 
Et sextum caput, quaenam sint bona opera, quae scilicet ex voluntate Dei, & 
per ipsius Spiritum in nobis fiunt.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  174 
 

 
7. Fines bonorum operum praecipui tres sunt: Primus, Gloria Dei, Matth. 5. 
Sic luceat lux vestra coram hominibus, vt videant opera vestra bona, & 
glorificent, Patrem vestrum, qui in coelis est. Alter, commodum & salus 
proximi, Galat. 6. Dum tempus habemus, operemur bonum, id est, simus 
benefici erga omnes, maximè autem erga domesticos fidei. nostris enim 
beneficiis, bonisque operibus, & exemplo sanctae vitae, promouetur salus 
proximi. 1. Corinth. 7. v. 16. ait, Saepe virum infidelem, per vxorem fidelem 
seruari, nempe exemplo vitae & pietatis. Tertius, nostram spectat salutem: Is 
autem primùm, non est, vt per opera iustificemur: sunt enim effecta 
iustificationis, non igitur caussae: & fiunt, à iustificatis, non igitur faciunt 
iustos. Et Apostolus passim docet, iustificari hominem gratia Dei per fidem, 
non autem ex operibus: & semper gratuita est iustificatio, sicut & electio, & 
vocatio, non igitur ex operibus esse potest: Proinde finis bonorum operum, 
non est vt per illa iustificeris. Neque etiam est, vt per illa tibi vitam aeternam 
promerearis: Si enim hoc animo opereris, Primò teipsum fallis, Deinde 
grauiter peccas, fallis teipsum: quum fieri nullo modo possit, vt quis suis 
operibus vitam aeternam sibi promereatur, quando opera sunt debita, merces 
verò illa indebita, nullaque sit inter opera nostra, & vitam aeternam 
aequalitas, aut proportio: & Apostolus ait Roman. 6. Gratia Dei vita aeterna: 
Et iterum, Non sunt condignae passiones huius vitae ad futuram gloriam, &c. 
[Rom. 8.]. Peccas verò grauiter primum, contra praeceptum Christi, qui iubet, 
etiamsi faceremus omnia Dei mandata, tamen agnoscamus nos esse seruos 
inutiles, id est, nihil promeruisse, propterea quòd fecerimus, quod 
debueramus facere [Luc. 17.]: quantò magis hoc sentire debemus, cùm non 
faciamus quod debemus facere. Deinde peccas in gratiam Dei, illamque 
euacuas, irritamque facis, tua de meritis opinione: Roman. 11. Si enim ex 
operibus, non igitur ex Gratia. Peccas item in sanguinem & meritaChristi, 
quasi is non fuerit sufficiens, ad totam salutem tibi comparandam: Quare 
nullo modo finis bonorum operum esse potest aut debet, vt per illa tanquam 
per merita vel iustificeris, vel vitam aeternam tibi acquiras & promerearis. 
Sed finis est, quem Apostolus indicat, vt scilicet in eis ambulantes, tandem 
per ea, tanquam per viam legitimam, in aeternae vitae possessionem 
perducamur ex misericordia Dei & propter solius Christi meritum. Studio 
enim bonorum operum bona retinetur conscientia: bona autem conscientia, 
retinetur fides: Fide autem Christus: In Christo verò vita aeterna [1. Tim. 1.]: 
ad quam nos Deus gratis elegit, & quam Christus suo sanguine nobis 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  175 
 

comparauit, ac proinde quae nobis debetur ex gratia Dei, & propter merita 
solius Iesu Christi: cui gloria, &c.  
 
[page 176]  
LOCVS QVINTVS,  
EX CAP. 2. AD EPHES.  
versu 14. & 15.  
 
De Legis Mosaicae abrogatione.  
 
Legem Dei, per Mosen populo Israëli traditam in monte Sina, per Christum 
abrogatam fuisse in monte Sion, extra controuersiam est, apud Christianos: 
sed cùm tres sint legis illius partes, Moralis, ceremonialis, & iudicialis seu 
politica; Totáne cum omnibus suis partibus abrogata sit, an partim abrogata, 
partim non abrogata, hoc demum vertitur in controuersiam: pro vtraque 
sententia subdam testimonia sacrarum literarum, quae in specie pugnare 
videntur. Haec igitur esto prima thesis, pro priori sententia.  
 
1. Tota Lex per Mosen tradita, per Christum abrogata esse omninò videtur. 
Testimonia. Ierem. 31.v. 31. Totam abrogandam fuisse docet Dominus: Ecce 
dies veniunt, dicit lehoua, & feriam cum domo Israël, & cum domo Iehuda 
foedus nouum: non secundùm foedus quod pepigi cum Patribus eorum in die, 
qua apprehendi manum eorum, vt educerem eos è terra Aegypti; quia ipsi 
irritum fecerunt pactum meum, & ego dominatus sum eis, vel (vt quidam 
vertunt) & ego neglexi eos: dicit Iehoua: Sed istud est foedus quod feriam 
cum domo Israël, post dies ipsos dixit Iehoua: Dabo legem meam in medio 
eorum, & in corda eorum describam eam: & ero eis in Deum, & ipsi erunt 
mihi in populum. Manifestum est, Deum hic loqui de tota lege, cùm ait, 
Patres ex Aegypto eductos irritum fecisse pactum suum: Primùm enim, quid 
transgressi sunt Israëlitae? annon legem cumprimis moralem, id est, 
Decalogum? At inquis (ait) יתירב , pactum seu foedus meum, irritum fecerunt. 
Resp. Sed nomine תירב  legem ipsam intelligendam esse constat, quia in 
monte Sina non aliter pepigit foedus cum populo, quam per legem: Unde & 
tabulae illae, in quibus exarata erat lex Decalogi, tabulae foederis saepè 
nominantur in sacris literis. Deinde Apostolus manifestus est interpres Galat. 
4. Vbi quod prius nominauerat legem, versu 21. postea vocat foedus, seu 
pactionem, seu (vt vulgata habet versio) testamentum, versu 24. (Tertiò) ipse 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  176 
 

Iehoua, quod de nouo foedere dixerat, (& feriam pactum nouum,) postea 
explicationis gratia, vocauit legem, dicens, (scribam legem meam in cordibus 
eorum:) Allusit enim ad legem scriptam in tabulis, quia haec est antithesis, 
quam ibi docet Propheta, inter vetus & nouum foedus, quòd illud in tabulis 
lapideis scriptum fuerat, hoc autem in tabulis cordis carnalibus scribendum 
erat. In tabulis autem lapideis scripta fuit lex, & quidem Decalogus, quae & 
lex literae a Paulo appellatur: Sicut contra in cordibus nostris scripta est Lex 
Spiritus vitae [Rom. 7.]. Totam igitur legem in monte Sina traditam, 
abrogatam fuisse docet Propheta, idque noua lege subintroducta. Quartò, 
caussa cur nouum promiserit foedus, idem concludit: quia scilicet (vt ait 
Dominus per Prophetam) primum foedus irritum fecerunt: nempe legem: 
Idcirco per Jesa. quoque & per alios Prophetas nouam legem promisit, 
eamque ex Sion, Iesa. 2. Lex egredietur de Zyon, & verbum Domini de 
lerusalem: Haec opponitur illi, quae de Sina data est populo.  
 
Si Lex illa prior debuisset semper manere, non fuisset opus nouae legis 
promissione: nouae igitur promissio, totius veteris abrogationem praedicebat: 
Quare iis omnibus concluditur, nomine תירב  apud Ierem. quod abrogandum 
praedixit Dominus, & nouum illi successurum, ipsam legem Mosis totam 
intelligendam fuisse.  
 
2. Secundum, Psal. 110. nouus sacerdos, qui & Rex futurus esset, promissus 
fuit: is est Christus. Ad Hebr. autem 7. ait Apostolus, trunslato sacerdotio, 
necesse est, vt & legis translatio fiat. Vt igitur totum illud Leuiticum 
sacerdotium abrogandum erat per nouum, quod futurum erat secundum 
ordinem Melchisedech: sic etiam euincitur, totam illam veterem legem, quae 
sub illo veteri sacerdotio lata fuit, & viguit, abrogandam fuisse.  
 
3. Tertium, Si etiam nouus rex futurus erat, nempe Christus: noua etiam lege 
opus fuit, ne Rex veniret, sine lege: atque hoc confirmant testimonia omnia, 
quae apud Prophetas, de nouo regno, nouoque Rege CHRISTO loquuntur. 
Moses igitur cum tota sua lege cedere debebat huic Regi, nouaeque eius legi: 
sic & Aaron cum suo sacerdotio, huic nouo sacerdoti.  
 
4. Quartum, Habr. 7. de hac abrogatione disserit: Et quidem caussam 
abrogationis affert, dicens: Mandatum praecedens abrogatur, propter 
imbecillitatem eius & inutilitatem: id est, quia nullam vim habuit sacrificandi 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  177 
 

& iustificandi homines, sui cultores: Atqui neque lex Decalogi, hanc habuit 
vim: sed ministra potius fuit mortis, irae, peccati: Tota igitur erat lex per 
Christum abroganda [Rom. 3.5.7.]. Et certè delege morali inprimis loquebatur 
Apostolus in Epistola ad Roman. & ad Galat. in Actis, & vbique, cum 
demonstrabat, per legem neminem iustificari posse: quod infirmaretur per 
carnem, vt Roman. 8. loquitur Apostolus: sed quod per illam tantùm habeatur 
cognitio peccati. Si igitur ratio valet ad Hebr. 7. praecedens mandatum 
abrogatum esse propter impotentiam ejus, [page 177] euincitur totam legem 
abrogatam esse id quod locis aliquot alijs Apostoli planum fieri potest.  
 
5. Roman. 6. ait, peccabimus ergo, quia non sumus sub lege, sed sub gratia? 
Absit, &c. de lege autem decalogi, qua prohibentur mala, & peccata, loquitur 
Apostolus, cui opponit gratiam, Sicut & Iohan. 1. Lex per Mosendatur, Gratia 
& veritas per Iesum Christum extitit. Cùm igitur dicat, nos non esse sub lege: 
Totam abrogandam esse docet.  
 
6. Sed quid clarius loco cap. 7. ad Roman. à simili Viri & mulieris, concludit, 
nos quia sumus mortui cum Christo, liberatos esse a lege: à qua leges? 
explicat, dicens: Quid ergo dicemus? Lex peccatum est? Imò peccatum non 
cognoui, nisi per legem. Concupiscentiam enim nesciebam esse peccatum, 
nisi lex diceret, Non concupisces: Vbi autem & hoc praeceptum, nisi in 
Decalogo?  
 
7. Clarum testimonium extat 2. Cor. 3. de lege, quam Moses in tabulis 
lapideis descriptam a Deo, attulit ad populum, manifestissime loquitur, quam 
etiam vocat literam occidentem, & ministerium mortis & condemnationis. De 
hac autem sic loquitur, veri 9. Quod si ministerium condemnationis fuit 
gloriosum: multò magis ministerium spiritus erit in gloria: & mox, vers. 11. 
Quòd si quod abolendum erat, fuit gloriosum: multo magis gloriosum id quod 
manet, Quid hoc loco clarius, quam de abolitione Decalogi loqui Apostolum?  
 
8. Galat. 3. vers. 19. Ego per legem, legi mortuus sum: mortuum autem te 
esse legi, est legem tibi esse abrogatam: teque à lege liberatum; Sic vxor 
mortua, liberata est à lege viri, De legeautem tota, etiam decalogi manifestè 
loquitur: quia per hanc non posse hominem iustificari, contendit Apostolus.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  178 
 

9. Galat. 3. 19. postquam euicit, legem non potuisse facere irritam 
promissionem, Abrahae & semini eius, 4.30. annis ante factam, de iustitia 
scilicet per solam fidem, subdit: Quid igitur Lex? propter transgressionem 
addita est, (num vt maneat in perpetuum? non ideo ait) vsque dum veniret 
semen illud, cui facta est promissio, &c. Ergo etiam decalogus vsque ad 
Christum tantùm manere debuit.  
 
10. Item ibidem: vers. 24. de tota lege concludi, idicens: Itaque lex 
paedagogus noster fuit in Christum: vt ex fide iustificemur. At postquam venit 
fides, iam non sumus amplius sub pedagogo. Quid clarius?  
 
11. Idem planè concludit in cap. 4. Simili infantis, qui sub tutoribus & 
curatoribus est, non semper, sed vsque ad praefinitum tempus à patre, tum 
enim liberatur a paedagogo, & a curatoribus. Ideo de Christo liberatore 
subdit; Christum factum esse obnoxium legi: vt eos, qui sub lege erant, 
redimeret: nempe à lege a qua lege? ab illa sub qua illi erant captini: & cui 
ipse Christus factus est obnoxius, fuit autem obnoxius toti legi: Idem 
confirmat simili duorum filiorum Abrahae, & duarum matrum, vt notum est.  
 
12. Denique 1. Timoth. 1. 9. Lex iusto posita non est, sed iniustis, &c. Ergo 
ijsqui iustificati sunt in Christo, per Christum abrogata est lex, quae in tabulis 
erat conscripta: & qua prohibentur peccata. Cum hoc dicto congruit illud, 
Roman. 8. 2. Lex Spiritus vitae liberauit me à lege peccati & mortis. Et illud 
2. Corinth. 3. Vbi Spiritus Domini, ibi libertas. Et illud Galat. 5. 18. Quod si 
Spiritu ducimini: non estis sub lege. Ergo omnibus illis, qui Spiritum Christi 
habent, & ab eo ducuntur: tota lex, etiam Decalogi abrogata est. Summa hoc 
argumento continetur.  
 
Illa Lex abrogata est per Christum, quae litera tantum est vrgens & imperans, 
quae quibus imperat, non potest vires praestare ad sui obseruationem, quae 
non potest iustificare, quae peccatum magis prouocat & auget, quae est virius 
peccati, quae iram operatur, quae occidit, quae homines maledictioni 
obnoxios reddit, quae denique pedagogus tantùm fuit vsque ad Christum, id 
est, donec veniret semen: Et quidem illis abrogata est, qui iustificati sunt in 
Christo, qui Spiritu ducuntur, qui sunt sub gratia. Atqui talis fuit, & est tota 
Lex Mosis. Vtraque propositio ex dictis Apostoli colligitur, quae nunc 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  179 
 

attulimus. Ergo tota abrogata est per Christum illis, qui sunt membra Christi 
& eius Spiritu ducuntur.  
 
Sed contra etiam non desunt loca, quibus contrarium confirmari videtur. Ergo 
thesis altera haec est.  
 
2. Nequaquam tota Lex per Mosen tradita, per Christum abrogata esse 
videtur. Matt. 5. Ne cogitetis, quòd ego venerim, vt dissoluam legem aut 
Prophetas: non veni vt dissoluam, sed vt impleam. Impleuit autem Christus, 
Primùm explicatione, veram eius intelligentiam praebens: Deinde 
perfectissima obedientia, quia totum seruauit, vnde ad Iohannem ait: Sic 
oportet nos implere omnem iustitiam [Matt. 3.]: Tertiò, donando Spiritum suis 
Electis, qui eam etiam hic seruent, quanquam imperfecte, perfectissimè eam 
impleturi in coelo.  
 
Rom. 3. versu vltimo, Legem ergo destruimus, καταργοῦμεν, inanem 
reddimus, abrogamus. per fidem? Absit: imò stabilimus.  
 
Et ratio affertur, quia Lex Dei iusta, sancta, & bona est: ac proinde nil habuit, 
propter quod abroganda esse videretur.  
 
3. Caeterùm licet haec inter se pugnare videantur, nempe legem abrogatam 
esse, & non abrogatam: vtrumque tamen diuersis respectibus, verum est. Hoc, 
diligenter expensis tum illis, quibus data, & quibus non data lex per Moosen 
fuit, tum caussis abrogationis, tum varijs nominis legis significationibus, 
[page 178] tum denique verbis, quibus abrogatio legis in sacris scripturis 
significatur: perspicuum cuiuis fieri potest. Ex ijs enim circumstantijs, atque 
capitibus, quaestionis huius explicatio pendet.  
 
4. Illud itaque cumprimis constat, legem etiam moralem, quatenus per Mosen 
data fuit populo Israëlitico, sicut ad Gentes nihil pertinuit, sic neque rectè dici 
posse, abrogatam esse gentibus. Ratio, neque enim liberantur a lege, nisi qui 
sub lege sunt: Galat. 4. 6. vt eos qui sub lege erant, redimeret. Gentes autem 
tam sub lege Mosis non fuerunt, quam Romani sub legibus 
Lacedaemoniorum vel Atheniensium: quanquam non absimiles multas leges 
habuerunt Romani, legibus Lycurgi atque Solonis. quò pertinet quod ait 
Apostolus de gentibus, Qui sine lege (Mosis) peccauerunt, sine lege (Mosis) 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  180 
 

peribunt [Rom. 2. 12.]. Neque enim cum peccabant gentes, in legem Mosis 
propriè peccabant: Sed in legem aliam, Decalogo tamen Mosis non 
dissimilem, nempè in legem naturae, omnium animis inscriptam, peccasse 
dicuntur, Sicut etiam contra, cùm faciebant quae iusta sunt, non legi Mosis, 
sed legi naturae obedisse dicendi sunt: qua de re idem Apostolus, ad Roman. 
Nam cùm gentes, quae legem non habent (Mosis) natura quae legis sunt, 
faciunt: Illi legem non habentes, sibi ipsis sunt Lex [Rom. 2. 14.].  
 
5. Neque verò putandum aut dicendum est, gentes, quae ante conuersionem 
sub lege Mosis non fuerunt: post conuersionem fuisse per Christum factas 
legi Mosis obnoxias. Cum enim Christus liberarit Iudaeos a lege: quomodo 
gentes ei subiecisse dici potest? Atque hoc est, quod contendebant Apostoli 
Actor. 15. & alibi in Actis, & Paulus vbique, gentibus non esse imponendum 
hoc iugum, quod neque ipsi, neque Patres ipsorum portare potuerunt. Quare 
constat in genere, gentiles sicut nunquam, sic neque nunc legi Mosis esse 
subiectos: quanquam neque ab illa liberati fuisse proprie dicendi sunt, cui 
nunquam fuerunt subiecti.  
 
6. Cùm verò Israëlitis propriè per Mosendata fuerit lex, ij autem duplicis sint 
generis, alij qui ad Christum conuersi sunt, alij qui in sua adhuc infidelitate 
persistunt: de prioribus nulla est controuersia, quin liberati sint à lege Mosis 
per Christum: De ijs enim est illud Apostoli Galat. 4. vt eos qui sub lege 
erant, redimeret: Et vaticinium lerem. 31. Et alia fermè omnia, quae ad 
priorem thesin allata sunt testimonia: atque hoc, vt dixi, in genere.  
 
7. De posterioris verò generis Israëlitis, sicut verè dici non potest, eos 
liberatos esse per Christum a lege, cum nondum sint sub gratia, neque 
regantur a Spiritu Dei, Apostolus autem doceat, eos Iudaeos qui nondum sunt 
sub gratia; & qui non ducuntur Spiritu Dei, esse adhuc sub lege, Roman. 6. 
14. Et Galat. 5. 18. Sic contra quodam modo dici potest, quemadmodum 
exclusi sunt à gratia, sic etiam exclusos esse à lege, vt nec Mosaici sint, nec 
Christiani, nec sub gratia, nec sub lege. Lex enim Mosis finem accepit in 
Christo, Roman. 10. Finis legis est Christus: Et lex & Prophetae vsque ad 
Iohannem. In huius rei testimonium, Deus noluit eos amplius habere 
sacerdotium, & quae ad illud pertinebant, sacrificia ac ceremonias, vt 
ostenderet eos esse à se reiectos: sed neque habent magistratum, eoque nec 
politicas illas leges. Translato enim sacerdotio, adde & magistratu, necesse 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  181 
 

est vt & legis translatio fiat. Ita miseri Iudaei & a legibus cultus diuini, & à 
legibus politicis reipsa exclusi sunt: vt quòd nunc etiam se circumcidant, & 
lunaria quadam seruent, & sabbatha, magis peccent in Deum, quam 
secundum legem Dei faciant, cum Christum aduenisse, ijs vanissimis 
ceremonijs, & contra legem vsurpatis, pertinacissimè pernegent. Sed neque 
lex Decalogi, quatenus per Mosen fuit lata, ad eos pertinet: quando Moses 
cum tota sua lege cessit Christo ipsi verò facti sunt, sicut gentiles, ימע אל  [not 
my people], ut Osea 1[:9]. ait Dominus. Neque tamen hinc sequitur, eos cùm 
admittunt homicidia, adulteria, furta, non peccare: quum in legem naturae, 
omnium hominum animis inscriptam, peccent.  
 
8. Omnibus porrò tam ex Iudaeis, quàm ex gentibus, fidem in Christum 
profuentibus, eatenus tota lex Mosaica dicitur verè abrogata esse: quatenus 
horum neminem voluit Christus illi legi, sed suae duntaxat esse obnoxium: 
quae est lex gratiae, ad dilectionem Dei & proximi, & ad nostri 
mortificationem, vitaeque sanctitatem contracta, & cum gratuita peccatorum 
remissione coniuncta. Stat enim Pauli sententia de tota lege Mosis, & de lege 
Christi, cui illa cedere debuit, in 2. Corinth. 3. Si quod abolendum erat, fuit 
gloriosum: multò magis quod manet, gloriosum est. Vna igitur abolenda fuit 
omnibus ijs, qui in regno Christi futuri erant: Et altera in sempiternum 
firmanda.  
 
9. Nam quòd Christus quadam tradidit praecepta, quae etiam ante huius 
aduentum, Moses tradiderat, vt quae sunt de dilectione Dei, & proximi, & ijs 
annexa: non inde tamen sequitur, nos Christianos legi Mosis per Christum 
subditos fuisse Talibus enim praeceptis non tenemur tanquam per Mosen 
traditis, sed tanquam per Christum in sua Ecclesia institutis, ac confirmatis: 
ablata illa Mosis maledictione, Male dictus qui non permanserit in omnibus, 
quae scripta sunt in libro hoc: addita verò remissione omnium peccatorum, in 
quae, inter obediendum, incurrimus, alioqui va novae nobis, [page 179] si 
legi Mosis vel morali, nos subiecisset Christus, prout per Mosen data fuit, 
maledictioni quoque illius essemus subiecti. Quae igitur seruare tenemur 
praecepta, ea non Mosis, sed Christi mandata sunt: Et ita Christus vocat. 
mandata sua: Iohan. 14. Mandata mea seruate: Et Iohan. 13. 34. Hoc est 
praeceptum meum: Et mandatum nouum do vobis, vt diligatis inuicem, &c.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  182 
 

10. Caeterùm cum illi, qui fidem Christi in Ecclesia profitentur, dum sint 
generum, alij verè iusti, & qui verè a Spiritu Dei ducuntur, alij non ita: fit 
etiam, vt non aequaliter vtrique sub lege esse negentur. Etsi enim vtrisque 
abrogata est Lex Mosis, quatenus per Mosen data est: quia tamen iusti, quae 
legis sunt, faciunt spontè, & ex animo, hypocrita autem non ita: Idcirco illis 
negat Apostolus esse positam legem, istis autem affirmat, 1. Timoth. 1. & 
vnos ideo negat esse sub lege, quia Spiritu Dei ducuntur, innuens a contrario, 
reliquos adhuc sub lege esse, quia Spiritu Dei non ducuntur Galat. 5.  
 
Ita à variis hominum generibus, quomodo Lex per Moosen tradita, per 
Christum tota abrogata sit, & non sit, non obscurè intelligi definirique potest. 
Non parum etiam lucis, a caussis, propter quas abroganda erat, ad 
praecedentis quaestionis explicationem accedit. Repetam praecipuas à sacris 
literis: Thesis igitur vndecima haec esto.  
 
11. Septem praecipuae sunt caussae, propter quas, legem per Mosen traditam 
abrogari oportuit: Ac proinde ex quibus, quatenus etiam abrogata sit, & 
quatenus non sit, intelligi potest.  
 
1. Prima à vocatione gentium, sumitur: nimirum, quia gentilis populus cum 
Israelitico in vnum corpus consociandus erat, & in vnum nouum hominem 
condendus. Hanc tradit Apostolus ad Ephes. 2. versu 14. & 15. Vt enim 
coniungi posset gentilis cum Israelitico, in vnum populum, atque adeò in 
vnum corpus: sicut deserenda erant idola, omnesque superstitiosi cultuus 
ipsis gentibus: Sic tollendae erant Israëlitis tot tantaeque ceremoniae & ritus, 
cùm in multis rebus politicis, tum maximè in religione, quos ritus, Apostolus 
vocat intergerinum parietem, quo à consortio cum Israëlitis arcebantur 
gentiles, & vicissim à communione cum gentibus cohibebantur Israëlite. 
Simpliciter ergo propter hanc consociationem sublatae fuerunt per Christum 
leges cumprimis de ritibus & ceremoniis: & deinde etiam politicae, quatenus 
has liberas esse voluit, vt omnes in vna Republ. sub ijsdem legibus esse ac 
viuere possent. Moralis, ad substantiam quod attinet operum, illa lege 
mandatorum, consociationem hanc cum Israelitis impedire non poterat: 
quoniam gentiles etiam opus legis (vt ait Apostolus) scriptum habebant in 
cordibus suis, adde etiam in libris suis. Proinde hac in parte, consociationis 
gratia, vt abrogaretur, necesse non habuit: Vnde nec abrogata sunt opera lege 
morali comprehensa. At verò vt in vnum nouum hominem ambo crearentur 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  183 
 

sub vno capite Christo: moralis quoque tollenda fuit, si non quoad 
substantiam rerum mandatarum, saltem quò ad maledictionem: ita vt sicut 
non poterat, sui studiosos instificare, sic neque posset credentes in Christum 
condemnare: qua de re ad Galat. 3. Redemit nos à maledicto legis, factus pro 
nobis maledictio, vel execratio: Et Roman. 8. nihil iam damnationis, &c.  
 
Tollenda quoque fuit lex moralis, quatenus per Mosen tradita fuerat: vt nemo 
Mosi, sed omnes vni Christo subijcerentur: quae caussa est, cur Christus 
mandata de dilectione, deque bonis moribus, non Mosis, sed sua vocare 
solitus sit mandata. Per quem enim redemti & regenerati sumus: huic etiam 
obedientiam debemus, non Mosi. Ad summam, concorpores fieri non 
poterant in vno Christo illi duo populi, nisi intergerinus iste paries, sicuti 
explicauimus, dirueretur, & quod vnionem impediebat, tolleretur.  
 
2. Altera caussa ex Actorum cap. 15. sumitur. Ea est, quia fuit iugum 
intolerabile Iudaeis ipsis: non igitur vtile gentibus. Vt quid tentatis Deum, vt 
imponat iugum super ceruices discipulorum, quod neque Patres nostri 
(dicebat Petrus) neque nos portare potuimus? De circumcisione immediatè 
quidem loquebatur: Sed sub hac, tota lex comprehendebatur, sicut Paulus 
interpres est ad Galat. 5. versu 3. Testor omni homini, qui circumciditur, quòd 
debitor est totius legis faciendae. Quam graue iugum fuerit ceremonialis, 
simul cum politica, nemini, qui libros Mosis legerit, dubium est: Sed moralis 
quoque, si totam simul, vt volebat seruari, & cum maledictionibus in sui 
transgressores, accipias, iugum fuit intolerabile: concludens omnia sub 
peccato, & sub maledictione. Christus autem venit vt tam graui iugo populum 
suum liberet, & iugum leue imponeret, de quo Matth. 11. Tollite iugum meum 
super vos: iugum enim meum suaue est, & onus meum leue: Et de eius 
mandatis ait Ioh. Mandata eius grauia non sunt [1. Ioh. 5.]. Abroganda igitur 
fuit illa innumerabilium mandatorum, tum politicorum, tum ceremonialium 
multitudo: Atque à lege etiam morali tollendum fuit, quòd eam grauissimam, 
intolerabilemque reddebat: hoc verò fuit maledictio, nisi quis legem illam 
totam, & semper, & perfectissimè cum suis appendicibus, ceremoniali & 
politica obseruasset. Fecit autem hoc Christus, dum et innumerabilia 
praecepta, ad paucissima contraxit, [page 180] & exactam ac rigidam 
obligationem, eoque & maledictionem sustulit: ac spiritum, quo pauca etiam 
haec praecepta seruare possimus, communicauit. Caussa haec secunda docet, 
quatenus etiam Decalogus sit abrogatus.  



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  184 
 

 
3. Hinc tertia sequitur caussa, quae fuit, ne in tantium numerum excrescerent 
iniquitates, & peccata: eoque & maledictiones contra nos multiplicarentur. 
Vbi enim multa mandata, ibi multae transgressiones, eoque & maledictiones. 
Vbi non est Lex, ait Paulus ad Roman, ibi nec transgressio. Inde fiebat vt 
innumerabilibus peccatis semper impliciti essent Israelitae, propter 
innumerabilia, & ipsis intolerabilia mandata, quae quotidiè transgrediebantur; 
vt non immeritò dixerit Paulus, Legem, peccati ministram fuisse; quamuis per 
accidens. Christus autem venit, vt tolleret peccata, non augeret, nec per se, 
nec per accidens: & vt faceret sibi populum acceptabilem, sectatorem 
bonorum operum. Eatenus ergo abrogauit legem, quatenus illa occasio erat 
multarum transgressionum: sublata tanta multitudine mandatorum: donato 
autem Spiritu, quo pauca illa, quae nobis reliquit, seruare possimus: addita 
verò earum etiam transgressionum, quas ex infirmitate carnis admittimus, 
condonatione,  
 
4. Sumitur quarta caussa ex Epistol. ad Hebr. cap. 9. Haec ritus propriè, & 
ceremonias. inspicit. Fuerunt ceremoniae illae omnes, vmbrae rerum 
futurarum, quas Christus praestiturus erat, & typi ipsius Christi: ac proinde 
vsque ad Christum duntaxat permanere debebant: Vnde & Apostolus ibi vers. 
io. vsque ad tempus (inquit) correctionis fuerunt imposita. Penitus ergo per 
Christum tolli debuerunt, & ita sublata sunt illa omnia. Cum hac quarta 
caussa coniungitur & illa, quam idem Apostolus Hebr. 7. affert, nimirum, 
quia transferendum erat sacerdotium, necesse fuit, vt etiam legis translatio 
fieret: Immo quia illa Respublica erat penitus euertenda, cùm aliis de caussis, 
tum maximè propter peccatum admissum in Filium Dei, idcirco euersa 
Republica, euerti etiam, hoc est, inanes fieri debuerunt leges, quibus illa 
politia regebatur, & Iudaei legibus gentium politicis subijci: Id quod factum 
esse videmus: vtut mentiantur Iudaei, de nescio quo regno in Babylonia.  
 
5. Quinta caussa abrogatae legis fuit quia inutilis erat: non simpliciter (per 
legem enim saltem cognitio peccati) sed ad iustificandos, sanctificandos, 
seruandosque homines. Rationem hanc de ceremoniis tradit Apostolus Hebr. 
7. versu 18. & 19. mandatum praecedens (inquit) abrogatur, quòd nullis 
viribus sit praeditum, & inutile: nihil enim sanctificauit Lex. Et repetitur cap. 
9. versu 9. Sed de morali quoque idem docet Apostolus Roman. 8. versu 3. 
Vbi legi huic attribuit. eandem impotentiam: ac proinde conclusit, quia Lex 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  185 
 

non potuit nos iustificare, ideo Deum. nos iustificasse in Filio suo, &c. Ad 
hoc igitur quod attinet, Christus hanc etiam legis partem eatenus abrogauit, 
quatenus reipsa declarauit, per eam non posse homines, sed tantùm per fidem 
in se, iustificari: eque non esse, cur homines, iustificationis caussa, legem 
hanc seruent. Ita hoc respectu, nempe vt quis iustificetur, nemo legi morali 
obstrictus, subditusve est: Immo damnantur, quicunque hoc animo illam 
obseruant, quando hac in parte legi ipsi moriendum est, & renuntiandum, vt 
Apostolus docet ad Galat. Vbi de se quoque ait, Per legem, legi mortuus sum. 
Nam ipsamet lex, vt iustificemur et sanctificemur, à se nos ad Christum 
ablegat.  
 
6. Sexta, Immo non solùm quia inutilis, verùm etiam, quia pernitiosa (non sua 
quidem natura, sed vitio carnis nostrae) peccatique ministra, operans iram ac 
condemnationem, & litera occidens fuit, sicut Paulus istis Elogiis illam ornat 
ad Roman. & ad Corinth. (non tamen quòd per se talis fuerit, sed per 
accidens) idcircò abroganda fuit, si debuimus viuere, & seruari. Fecit hoc 
Christus, dum nos sua morte, à peccato, ab irae Dei, & a maledictione legis 
liberatos, suo etiam Spiritu regenuit atque repleuit: quo intus animos nostros 
illuminante, & corda nostra ad ea, quae Deo placent, amanda, sponteque & 
libenter facienda, suauiter afficiente & impellente, nos non opus habemus 
amplius lege externa vel docente, vel praecipiente, vel vrgente: quando 
Spiritus sanctus ea omnia in nobis praestat & efficit, quae debuisset lex, sed 
non potuit. Rationem hanc tradidit Apostolus 2. Corinth. 3. vbi legem, literam 
occidentem vocat: & vbi etiam modum exprimit, quo CHRISTVS ab ea lege 
suos liberauit, per Spiritum sanctum viuificantem.  
 
7. Hinc septima caussa colligi potest: ea est, quia decreuerat Pater, per 
Christum, nos Spiritu suo regere, et ad voluntatem suam faciendam ducere, 
legemque suam in cordibus nostris scribere: Ideo necessariò consequebatur, 
oportuisse legem in tabulis lapideis scriptam, inanem fieri: et haec est vera 
Decalogi abrogatio, facta à Christo, per Spiritum suum: de qua 2 Corinth. 3. 
Vbi Spiritus Domini, ibi libertas. Vbi enim quis à suo spiritu impulsus, spontè 
facit et libenti animo, ibi non est opus externo admonitore atque stimulo: et 
equus spontè currens, non opus habet calcaribus: et discipulus, qui amore 
literarum, vltrò studet, non eget pedagogi mandato, neque ferula: Et ὁ μηδὲν 
ἀδικῶν μηδενὸς δεῖται νόμου. Et nauis, quae secundo vento impellitur, 
sponteque procedit, [page 181] non eget remis: felicius enim & citius 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  186 
 

prospero vento nauigatur, quàm remis: proinde dum est ventus, deponuntur 
remi, tanquam inutiles, & otiantur. Vt ergo ventus secundus, liberat nautas 
remorum labore, Sic Spiritus Christi agitans corda nostra, liberauit à lege: 
Spiritus vinificans, à litera occidente. Rationem hanc abrogatae legis tradidit. 
Apostolus 2. Corinth. 3. Item Galat. 5. Si Spiritu ducimini, non estis sub lege: 
Et lerem. 31. Scribam legem meam in corda eorum. Ergo hinc maximè 
intelligimus, quomodo lex moralis quoque, & non solùm ceremonialis, & 
iudicialis, abrogata sit illis, qui per Christum redenti, Spiritum Christi habent, 
& ab eo ducuntur. Atque huc spectat totus, quem de spiritu & litera scripsit 
Augustinus libellum, Tomo 3. Ita ex iis septem praecipuis caussis abrogatae 
Legis: quomodo Lex tota abrogata sit, & non abrogata, luculenter apparet, & 
perspicuè intelligitur. Venio nunc ad varias legis significationes, & 
distinctiones: in quibus etiam clarius elucescet huius quaestionis explicatio. 
Haec igitur esto thesis.  
 
12. Quemadmodum nomine legis non vna, & eadem res in sacris literis 
significatur, sed multae ac diuersae: Sic etiam non simpliciter, quidquid 
nomine legis intelligitur, illud abrogatum esse, aut eodem modo abrogatum 
esse, dicendum est.  
 
1. Primò, nomine Legis seu ּהרָוֹת , tota sacra scriptura veteris Testamenti 
intelligitur: vt Psalm. 1. Johan. 12. Nos audiuimus ex lege (id est, ex sacris 
literis) quòd Christus maneat in aeternum. Ita certum est non abrogatam esse 
legem.  
 
2. Secundò, Lex pro omnibus libris Mosis intelligi solet: Luc. 24. vers. 44. 
Oportuit impleri omnia, quae scripta sunt in Lege, & Prophetis, & Psalmis de 
me. in lege, id est, in sacris libris Mosis. Est etiam extra controuersiam, non 
totam hanc doctrinam, & legem abrogatam esse.  
 
3. Tertiò, Lex pro pedagogia illa tota, & doctrina accipitur, qua suum 
populum Moses rexit, & quae quatuor postremis libris continetur. Iuxta hanc 
significationem accipitur Iohan. 5. Si crederetis Mosi, crederetis & mihi: ille 
enim de me scripsit. Et Matth. 22. In ijs duobus mandatis pendet Lex, & 
Prophetae. Ita nemo etiam dicit legem hanc totam & pedagogiam, simpliciter 
abrogatam esse. dico totam & simpliciter: quia quòd ex parte, & secundum 
quid, non inficiamur. Quae enim de Christo praedicta fuerunt, cùm iam 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  187 
 

impleta sint, cessasse & abrogata esse, extra controuersiam est: Quae verò de 
dilectione Dei & proximi, manere adhuc, omnes fatentur. Ita distinguenda 
nobis est adhuc pedagogia illa Mosis.  
 
4. Quarto igitur loco distinguitur tota illa Mosis pedagogia, in promissiones 
de Christo, deque iis quae facturus erat pro redentione & salute nostra: in 
typos atque figuras, quibus quae verbis promittebantur, Symbolis etiam 
repraesentabantur, & sub oculos proponebantur: denique in mandata, quibus 
quid faciendum esset, tum in religione, tum in politia, tum in oeconomia, & 
cuique priuatim significabatur, & praecipiebatur: Promissiones ac Christo, & 
typi siue vmbrae, ac figura eius, ita abolitae sunt, vt eas non possimus in 
vsum reuocare, quin Christum aduenisse, & quae de ipso erant, perfecisse 
negemus: qualia fuerunt animalium sacrificia, & alia id genus accepta enim 
re promissa, promissionis obligatio cessat, & domio extructa, typus & 
exemplar illius domus, nullum amplius habet vsum: Sicut aedificato templo 
per Salomonem, tabernaculum fuisset superua caneum, à Mose fabricatum.  
 
5. Quintò, pro mandatis accipitur, quaecunque illa sint, per Moosen traditis 
nomine Dei: quo sensu frequens est nomen legis, in veteri Testamento: & in 
Actis cap. 7. Stephanus ait, Accepistis legem per dispositionem Angelorum, & 
non seruastis eam. Neque hoc sensu, simpliciter dici potest, totam legem 
abrogatam esse: cùm quadam sint mandata aeterna, nunquam, ac ne in coelo 
quidem ex cordibus Electorum abolenda: vti est mandatum de diligendo Deo 
ex toto corde, & de dilectione proximi nostri. Dico autem simpliciter non esse 
abolita, quoniam quadam etiam mandata dicuntur abrogata, partim quatenus 
non haec seruare tenemur, vt a Mose tradita, sed vt etiam ante Mosen à Deo 
in mentibus omnium hominum inscripta, & postmodum à Christo confirmata, 
partim quatenus è tabulis lapideis translata sunt per Spiritum sanctum, ad 
tabulas cordis carnales, ibique inscripta sunt: non solum vicognoscamus, sicut 
etiam reliquae gentes, quial faciendum sit, sed etiam vt ea faciamus: 
acproinde quatenus è litera, facta sunt Spiritus: vt post etiam dicemus: quo 
sensu locutus est Apostolus de hac abrogatione in 2. Corinth, 3.  
 
6. Sextò, Lex illa tota Mosis, secatur in mandata principalia, ac quae sunt ceu 
fundamenta aliorum omnium, & inaccessoria: & omnia Legis nomine 
significantur. Principalia, sunt: decem verba (vt loquitur etiam scriptura) 
tabulis duabus comprehensa, quae propterea Decalogus appellantur: Hoc 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  188 
 

enim continentur summatim omnia, quae ad veram pietatem pertinent, hoc 
est, ad cultum Dei, & ad dilectionem proximi. Accessoria, sunt mandata, de 
ceremonijs, addita primae tabulae: & mandata politica, addita secundae 
tabulae: Ceremoniae enim ad cultum Dei cumprimis pertinent: politica, ad 
vitam honestam & pacificam cum proximo transigendam. Dicam primò de 
accessoriis, [page 182] quatenus sint abolita, & quatenus non: Postea 
resumam decalogum.  
 
7. Septimò, Lex ceremonialis, & iudicialis seu politica, in duas quaeque 
diuiditur partes, in internam, & in externam, sicut homo in animam & corpus 
habebant enim suam quaeque substantiam, & sua accidentia: suum succum & 
nucleum, & suum corticem: suum externum corpus, & suam internam 
animam: & internum quidem Deus volebat per se, externum verò ita volebat 
propter internum, vt si hoc deesset, externum illud opus nil moraretur: vt 
liquet apud Mosen, maximè verò apud Prophetas: quando externa sine 
internis, ipsis etiam impiis communia sunt: Deus autem impios, & omnia 
illorum opera execratur, quia quod non est ex fide, peccatum est. Quodnam 
verò erat internum illarum legum?  
 
Externarum ceremoniarum, puta sacrificiorum, & sacramentorum, internus 
spiritus, nucleus, succus, erat fides & pietas in Deum: ad hanc enim 
significandam, testificandam & exercendam, illa ceremonialia fuerunt 
instituta à Deo per Mosen, & ordinata: vt ad circumcisionem cordis, 
carnaliumque affectuum, circumcisio in carne: & internus nucleus legum 
politicarum, seu totius illius formae iuris, erat charitas, publica honestas, pax, 
concordia ciuium, mutuus amor: sicut Apostolus i Timoth. 2. docet, cùm ait, 
Orandum pro magistratibus, vt quietam & tranquillam vitam agamus, in 
omni honestate & pietate. Externa, erant ipsa externa legum opera cum suis 
circumstantiis, loco, tempore, personis, &c. Ad externum igitur quod attinet, 
vtraque lex per Christum abolita est, quanquam non aequaliter: ceremoniae 
enim quadam ita fuerunt abolitae, vt reuocari non possint, quin fides in 
Christum negetur: vt immolatio est animalium, quibus sacrificium & mors 
Christi significabatur, & similia: quaedam ita, vt liberae maneant, & eis vti 
possimus, vel non vti, prout Ecclesia iudicauerit eas facere ad aedificationem, 
vel non facere: modo id fiat sine obligatione conscientiae: id quod etiam de 
politicis intelligendum est.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  189 
 

Ad interna verò quòd attinet, neutra abrogata est: cùm neque pietas in Deum, 
poenitentia ac fides, nucleus ceremoniarum, neque mutua charitas, pax, 
concordia, iustitia, spiritus politicarum, sublatae sint. Ratio: quod enim 
aeternum est, & aeternum esse vult Deus: illud aboleri non potuit, nec potest: 
sed tantùm quod temporale. Atqui pietas in Deum, & charitas erga proximum, 
quae vt dictum est, anima sunt illarum legum, aeternae sunt, & eas aeternas 
esse vult Deus. nam vt ab initio mundi fuerunt institutae, immo in cordibus 
primorum hominum inscriptae, & in coelo non cessabunt, vnde Apostolus, 
Charitas nunquam excidet [1 Cor. 13.]: Quae igitur sunt ipsa pietas, aut ad 
eam per se pertinent: ea abrogata esse simpliciter dici non possunt.  
 
8. Octauo, Caeterùm haec etiam, quae ad pietatem, per se pertinent, 
considerari possunt bifariam: nempe, aut quatenus scripta sunt in lioris, aut 
quatenus transcripta sunt in cordibus. Priori modo littera sunt occidens: 
Posteriori modo, spiritus vinificans appellantur, quia per Spiritum sanctum in 
cordibus inscripta sunt: quo sensu locutus est Dominus per Ieremiam 31. Se 
aliud foedus initurum cum populo: non aliud quo ad substantiam, sed aliud, 
quia alio modo, quam prius, cùm legem dedit in tabulis lapideis: eoque 
nouum foedus, quia nouo modo: & aeternum, quia nunquam è cordibus 
electorum delendum erat, vel est. Vnde & Christus huius Testamenti noui, & 
aeterni mediator ost. Ergo cùm è libris, in cordibus nostris inscribitur 
substantia & amor legis, tum dicitur littera occidens abrogari, accedente 
spiritu viuificante: Nos verò vera libertate donamur, iuxta illud, Vbi Spiritus 
Domini, ibi libertas. atque haec de vtraque lege ceremoniali & iudiciali: 
quatenus abrogatae, & quatenus non abrogatae dici possint. quae rectè 
intellecta, quomodo etiam decalogus abrogatus sit, & non sit, non obscurè 
docent.  
 
9. Nono, Legis igitur nomine, quàm saepissimè decalogus, seu lex moralis, vt 
vocant, intelligitur: vti omnibus notum est. Haec lex, sicut & aliae, suam 
habet substantiam, & sua accidentia. Substantia, est ipsa legis summa, 
veraque pietatis doctrina: quam Christus ad duo praecepta, de dilectione 
scilicet Dei, & de dilectione proximi restrinxit [Matt. 22.]: Apostolus maioris 
explicationis caussa, tribus eam partibus complexus est, pietate in Deum, 
iustitia erga proximum, & sobrietate vitae nostrae, ad Titum dicens: Illuxit 
enim gratia illa Dei salutifera omnibus hominibus: erudiens nos, vt abnegatis 
impietatibus, sobriè, iustè & piè viuamus in hoc seculo [Tit. 2.]. Haec enim 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  190 
 

tria sola, per se Deus semper, & ante Mosen à conditoorbe, & per Mosen in 
lege, & post Mosen per Prophetas, & nunc tandem in finem vsque mundi per 
Christum, perque eius Apostolos, requisiuit, & requirit à nobis: Primum, vt 
vera ac viua in eum fide credamus, huiusceque fidei confessionem & 
testimonia, suo tempore edamus, ad ipsius gloriam, & aliorum 
aedificationem: Cuius rei caussa, duo ad extremum instituit Sacramenta, 
Baptismum & coenam, quibus fidem nostram, & profiteamur, & 
promoueamus: Deinde requirit, vt proximum ex animo diligamus, eiusque 
incommodis inseruiamus: Cuius rei caussa vult aliquem esse magistratum in 
sua Ecclesia, qui nocentes coerceat, & innocentes defendat: [page 183] 
Tertio, flagitat & vult, vt vitam nostram purissimè, honestissimè, & 
decentissimè transicamus, quibuscunque id rationibus fieri potest. Reliquit 
enim & hoc nobis liberum, vt pro sua quisque conditione, honestati & 
sanctitati vitae studeat. Haec est summa & substantia totius legis, non solùm 
moralis, sed etiam ceremonialis & iudicialis, item Prophetarum omnium: 
deque hac re locutus est Christus, cùm dixit, Non veni vt soluam legem ac 
Prophetas, sed vt impleam. Item constat, hoc sensu, legem nequaquam 
simpliciter esse abrogatam: id est, Christum nos non liberasse hoc debito 
officio, quo iuxta aeternam Dei voluntatem tenemur, Deum colere, proximum 
amare, nos honestè & modestè gerere, ac viuere.  
 
Accidentia voco, illam externam decem mandatorum formam, cum suis 
circumstantiis, personarum, vt quòd per Moosen data sit, & quòd non 
gentibus, sed solis Israelitis: Locorum, vt quod in monte Sina: Temporum, vt 
quod 50. diebus post exitum è seruitute Aegypti: Modorum quibus data est, vt 
quòd in tabulis lapideis scripta, & per dispositionem Angelorum: maximè 
verò, quòd data sit, vt qui fecerit haec mandata, viuat in eis: & contra, 
maledictus sit, qui non permanserit in omnibus, quae scripta sunt in libro hoc. 
Ad haec accidentia quòd attinet, abrogatam esse per Christum dicimus eo 
modo, qui antè explicatus à nobis non semel fuit. Primum enim multa 
praecepta ad dilectionem Dei & proximi contraxit; Secundò, non vult nobis 
negotium esse cum Mose, sed secum, id est, cum filio Dei, qui nos verè 
redemit de Aegyptiaca seruitute: Tertiò, non vult vt hanc legem accipiamus 
tanquam è monte Sina, ad solos Iudaeos promulgatam, sed tanquam ex Sion 
ad omnes gentes propagatam: Quartò, neque etiam vult, vt eam amplectamur, 
tanquam tunc primum, cùm essent Israëlitae ad montem Sina, datam, sed 
tanquam aeternam Dei Patris voluntatem à condito orbe patefactam: Quintò, 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  191 
 

neque tanquam per Angelos administratam, & in tabulis lapideis scriptam, 
sed tanquam per Filium Dei, in carne manifestatum, explicatam, ac 
confirmatam: per Spiritum vero ipsius in omnium Electorum cordibus, qui 
vnquam futuri sunt inscribendam: Sexto, neque vult, vt ex huius legis 
obseruatione vitam quaeramus, aut expectemus, sed tantùm ex fide in ipsum 
Christum, iuxta illud, Iustus ex fide, (non ex lege) viuet. Septimo, nec igitur, 
vt si non exactè omnes, & semper seruauerimus, metuamus aeternam 
maledictionem (hanc enim sustulit, Rom. 8.) sed sciamus inchoatam etiam 
obedientiam nostram Deo placere, & suam habituram benedictionem: quia 
sola in Christum fide per charitatem efficaci, sicut homo iustificatur, sic etiam 
lex Dei seruatur. Ergo si substantiam legis huius, id est, summam doctrinae 
de pietate, spectemus, legem simpliciter abrogatam esse cum Christo 
negamus, qui dixit, Non veni vt soluam legem, aut Prophetas: Hoc enim 
nomine, summam illam, quam explicuimus, intellexit, quia neque Moses, 
neque Prophetae, aliud in summa docuerunt. Si verò accidentia, quae 
declarauimus: abrogatam esse constat.  
 
10. Decimò, Caeterùm legis nomen, quatenus pro summa doctrinae de pietate 
accipitur, bifariam etiam adhuc considerari potest, sicut supra quoque de 
substantia legis ceremonialis & iudicialis dictum est: nempe, aut quatenus in 
externis tantùm chartis, aut quatenus in intimo cordium nostrorum inscripta 
est, & quotidie inscribitur. Si primo tantùm modo, littera adhuc occidens est: 
Si secundo modo, Spiritus viuificans, & lex spiritus vitae appellatur. Ac 
primo quidem modo, odium legis occupat corda nostra, & si quid illius 
facimus, inuiti facimus, eoque peccamus, & iram Dei prouocamus. quid ita? 
quia non ex fide, puroque corde. Hac ergo lege liberat nos Christus, cùm 
donatos suo spiritu, afficit amore legis, voluntatisque diuinae faciendae 
desiderio, pulso illius odio, quod antea occupabat corda nostra. Aboleri enim 
lex dicitur per metonymiam, cùm illius odium è cordibus nostris aboletur: & 
inscriptam in nobis amamus, quam extra nos positam auersabamur: iuxta 
illud Apostoli, Vbi Spiritus Domini, ibi libertas: &, si Spiritu ducimini, non 
estis sub lege: Et, Nihil damnationis est iis, qui non secundum carnem, sed 
secundum spiritum ambulant [Rom. 8.].  
 
Credo ex iis, quae diximus primùm de generibus hominum, quibus data, & 
non data fuit lex, & quibus abrogata, & quibus non abrogata dici potest: 
Deinde ex iis quae diximus de caussis, propter quas abroganda fuit, & iam 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  192 
 

abrogata est lex: Et postremò ex iis quae dicta fuerunt, de variis legis 
significationibus, & distinctionibus: Credo inquam ex iis omnibus abundè 
liquere, propositae quaestionis solutionem: quomodo scilicet lex abrogata sit, 
& non abrogata: in cuius quaestionis explicatione, non minima pars 
theologiae consistit. neque enim probè intelligi posse scripturas sentio, 
articulum item de iustificatione, & de bonis operibus: nisi articulus iste de 
legis abrogatione, aut necessitate intelligatur. Summa haec est (vt multa in 
pauca contraham) septem propositionibus comprehensa.  
 
1. Lex Mosis non potest, propriè loquendo, dici abrogata [page 184] esse 
gentibus, quibus nunquam fuitea data: Sed eatenus tantùm, quatenus Christus 
noluit quempiam ad se conuersum, legi illi esse obnoxium.  
 
2. Catenus abrogata fuit lex, quatenus gentium & Iudaeorum incorporationem 
impediebat: Lex autem naturae per se considerata, quae gentium quoque erat 
lex, non impediebat.  
 
3. Lex in sua propria significatione accepta, tres habet partes: Mandata, cum 
summa exactione perfectissimae obedientiae, coniuncta: Promissiones multas 
tum bonorum temporalium, tum vitae aeternae, sed cum conditione 
perfectissimae obedientiae, & obseruationis mandatorum: Denique contrà, 
maledictiones, si quis vlla in parte peccasset, & legis mandatum aliquod 
transgressus fuisset. Ac fundamentum omnium mandatorum, fuit Decalogus: 
Cuius primae tabulae addita fuit lex de ceremonijs, secundae autem lex 
politica. Omnes verò hae legis partes habuerunt suum internum, & suum 
externum: Externum, ceu corpus visibile & mortale, internum, ceu animam 
immortalem & aeternam. Erat autem hoc internum nil aliud, quàm vera 
pietas, constans fide viua & efficaci in Deum, vera charitate in proximum, & 
propria cuiusque mortificatione & viuificatione, seu vitae sanctitate.  
 
4. Externum igitur & accessorium totius legis, abrogatum fuit per Christum: 
quanquam non pari prorsus ratione (vt supra explicatum est) singulae legis 
partes. Sicut enim non fuit illud externum semper & ab initio, sed à Mose 
initium accepit: sic neque in sempiternum manere debuit: sed per illum tolli, 
per quem omnia erant ad sua prima principia, sicut fuerant ab initio mundi, 
renouanda ac recolligenda.  
 



Copyright 2025 David A. Attebury  -  Jerome Zanchi - Ephesians Chapter 2: Explicatio & Loci Theologici  193 
 

5. Internum autem, quia aeternum fuit, & aeternum esse illud vult Deus: Sic 
etiam abrogatum non fuit, nec abrogari debuit, de quo Christus Matth. 5. Non 
veni vt soluam legem, aut Prophetas: Sic vera circumcisio cordis, vera 
sacrificia, verae ablutiones manent.  
 
6. Dici tamen & hoc internum potest quodam modo cuique pio abrogari: 
quatenus cum scribitur in cordibus per Spiritum sanctum, partim ipse pius 
liberatur tum odio legis, quo antè tenebatur, tum legis maledictione, cui 
obnoxius est, quisquis non habet Spiritum Christi: partim quatenus, quod in 
tabulis externis erat, fit nobis cen otiosum atque inutile: Sicut remi nautis, 
cùm nauis data vento per se spontè procedit.  
 
7. Simpliciter verò abrogata est omnibus in Christum credentibus, dura illa 
perfectissima obedientiae, sine qua nemo posset iustificari & seruari, exactio: 
abrogata (inquam) doctrina de fide, per quam solam gratis justificemur, 
imputata nobis perfecta Christi obedientia: Deoque incoatam, 
imperfectamque nostram obedientiam, pro perfecta acceptante 
gratissimamque habente, propter fidem in Christum. 


